ANALISIS ASPEK KEINDAHAN DAN NILAI MURNI
DALAM PANTUN MELAYU GUBAHAN LOO MUN
BERASASKAN TEORI PUITIKA
SASTERA MELAYU

GOH HIN SAN

UNIVERSITI PENDIDIKAN SULTAN IDRIS

2024



ANALISIS ASPEK KEINDAHAN DAN NILAI MURNI DALAM PANTUN
MELAYU GUBAHAN LOO MUN BERASASKAN TEORI PUITIKA
SASTERA MELAYU

GOH HIN SAN

DISERTASI DIKEMUKAKAN BAGI MEMENUHI SYARAT UNTUK
MEMPEROLEH IJAZAH SARJANA SASTERA
(MOD PENYELIDIKAN)

INSTITUT PERADABAN MELAYU
UNIVERSITI PENDIDIKAN SULTAN IDRIS

2024



UPSVIPS-3/BO 32
Pind: 00 m/s 1/1

Sila tanda (\)

Kertas Projek

Sarjana Penyelidikan

Sarjana Penyelidikan dan Kerja Kursus
Doktor Falsafah

L

INSTITUT PENGAJIAN SISWAZAH

PERAKUAN KEASLIAN PENULISAN

Perakuan ini telah dibuat pada 10 SEPTEMBER 2024

i. Perakuan Pelajar

Saya, GOH HIN SAN (M20201000439) INSTITUT PERADABAN MELAYU
Dengan Ini Mengaku Bahawa Disertasi/Tesis Yang Bertajuk ANALISIS ASPEK
KEINDAHAN DAN NILAI MURNI DALAM PANTUN MELAYU GUBAHAN
LOO MUN BERASASKAN TEORI PUITIKA SASTERA MELAYU adalah hasil

kerja saya sendiri. Saya tidak memplagiat dan apa-apa penggunaan mana-mana hasil
kerja yang mengandungi hak cipta telah dilakukan secara urusan yang wajar dan bagi
maksud yang dibenarkan dan apa-apa petikan, ekstrak, rujukan atau pengeluaran
semula daripada atau ke mana-mana hasil kerja yang mengandungi hak cipta telah

dinyatakan dengan sejelasnya dan secukupnya.

Tandatangan Pelajar

ii. Perakuan Penyelia:

Saya, PROFESOR DR. AZHAR BIN WAHID dengan ini mengesahkan bahawa
hasil kerja pelajar yang bertajuk ANALISIS ASPEK KEINDAHAN DAN NILAI
MURNI DALAM PANTUN MELAYU GUBAHAN LOO MUN BERASASKAN
TEORI PUITIKA SASTERA MELAYU dihasilkan oleh pelajar seperti nama di atas,

dan telah diserahkan kepada Institut Pengajian Siswazah bagi memenuhi sebahagian /

sepenuhnya syarat untuk memperoleh IJAZAH SARJANA SASTERA.

10/9/2024

Tarikh Tandatangan Penyelia




UPSI/IPS-3/BO 31
Pind.: 01 m/s:1/1

INSTITUT PENGAJIAN SISWAZAH /
INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES

BORANG PENGESAHAN PENYERAHAN TESIS/DISERTASI/LAPORAN KERTAS PROJEK
DECLARATION OF THESIS/DISSERTATION/PROJECT PAPER FORM

Tajuk / Title: ANALISIS ASPEK KEINDAHAN DAN NILAI MURNI DALAM PANTUN
MELAYU GUBAHAN LOO MUN BERASASKAN TEORI PUITIKA
SASTERA MELAYU

No. Matrik /Matric’s No.: M20201000439

Saya/ l: GOH HIN SAN

(Nama pelajar / Student’s Name)

mengaku membenarkan Tesis/Disertasi/Laporan Kertas Projek (Kedoktoran/Sarjana)* ini disimpandi

Universiti Pendidikan Sultan Idris (Perpustakaan Tuanku Bainun) dengan syarat-syarat kegunaan
seperti berikut:-

acknowledged that Universiti Pendidikan Sultan Idris (Tuanku Bainun Library) reserves the right as
follows:-

1. Tesis/Disertasi/Laporan Kertas Projek ini adalah hak milik UPSI.
The thesis is the property of Universiti Pendidikan Sultan Idris

2. Perpustakaan Tuanku Bainun dibenarkan membuat salinan untuk tujuan rujukan dan
penyelidikan.

Tuanku Bainun Library has the right to make copies for the purpose of reference and research.

3. Perpustakaan dibenarkan membuat salinan Tesis/Disertasi ini sebagai bahan pertukaran
antara Institusi Pengajian Tinggi.

The Library has the right to make copies of the thesis for academic exchange.

4. Sila tandakan ( V) bagi pilihan kategori di bawah / Please tick (N ) for category below:-

Mengandungi maklumat yang berdarjah keselamatan atau kepentingan
SULIT/CONFIDENTIAL Malaysia seperti yang termaktub dalam Akta Rahsia Rasmi 1972. /

Contains confidential information under the Official Secret Act 1972

Mengandungi maklumat terhad vyang telah ditentukan oleh
TERHAD/RESTRICTED organisasi/badan di mana penyelidikan ini dijalankan. / Contains

restircted information as specified by the organization where research
was done

/ TIDAK TERHAD/OPEN ACCESS

(Tandatangan Pelajar/ Signature) (Tandatangan Penyelia / Signature of Supervisor)

& (Nama & Cop Rasmi/ Name & Official Stamp)
Tarikh: 10/9/2024

Catatan: Jika Tesis/Disertasi ini SULIT @ TERHAD, sila lampirkan surat daripada pihak berkuasa/organisasi berkenaandengan menyatakan
sekali sebab dan tempoh laporan ini perlu dikelaskan sebagai SULIT dan TERHAD.

Notes: If the thesis is CONFIDENTAL or RESTRICTED, please attach with the letter from the organization with periodand reasons
for confidentiality or restriction.



v

PENGHARGAAN

Salam Sejahtera dan Salam Malaysia Madani.

Saya berasa amat gembira dan bersyukur kerana hasil kajian ini dapat saya
sempurnakan penulisannya. Sebagai seorang pelajar yang sudah berusia, saya
menghadapi pelbagai cabaran dan kekangan untuk menyiapkan kajian ini. Tanpa
bimbingan daripada penyelia Profesor Dr. Azhar Wahid pensyarah di Fakulti Bahasa
dan Komunikasi UPSI yang banyak membantu saya khsusnya dari segi gaya penulisan,
penggunaan bahasa dan ejaan telah memudahkan keja-kerja- saya menyiapkan kajian
ini. Dalam menyiapkan kajian ini saya sangat terhutang budi kepada isteri saya atas
sikap memahami kesibukan saya serta sentiasa memberi dorongan agar saya berjaya
dalam pengajian ini. Demikian juga anak-anak yang dikasihi, rakan-rakan yang sentiasa
memberi semangat dan galakan. Penghargaan dan terima kasih ingin saya berikan
kepada Profesor Dr. Abdul Halim Ali yang telah memberi tunjuk ajar terutama
berkaitan dengan Teori Puitika Sastera Melayu. Secara khususnya ucapan
setinggitinggi penghargaan kepada Profesor Dr. Azhar Wahid, penyelia kajian saya ini
yang telah memberikan buah fikir yang amat berguna dan membimbing saya dengan
cemerlang dalam usaha saya ini. Sikap keterbukaan dalam dunia akademik seperti yang
ditunjukkan beliau amat saya hargai. Terima kasih dan setinggi-tinggi penghargaan
buat beberapa orang pensyarah seperti Prof. Madya Dr. Norjietta Taisin (UPSI) dan Dr.
Rahimah Hamdan (UPM) atas bimbingan yang diberikan bagi saya memahami lebih
mendalam tentang pantun Melayu serta aspek-aspek yang berkaitan dengan agama
Islam. Saya berharap hasil kajian ini dapat dijadikan rujukan yang penting dalam
menyemarakkan kefahaman masyarakat bukan Melayu di negara ini terhadap keunikan
dan keistimewaan pantun Melayu dalam kehidupan kita. Sekian, terima kasih.



ABSTRAK

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis pantun-pantun Melayu gubahan Loo Mun @
Goh Thean Chye dari aspek keindahan bahasa, bentuk, nilai murni dan keindahan
dalam mengajar dan mendidik. Analisis pantun ini bersandarkan konsep keindahan
mengajar dan mendidik yang dikemukakan oleh Muhammad Haji Salleh dalam teori
Puitika Sastera Melayu (1989). Kaedah analisis kandungan dan analisis deskriptif
digunakan bagi menganalisis dan menghuraikan 121 buah pantun dalam buku Pantun
Melayu (1961) gubahan Loo Mun dari aspek-aspek keindahan bahasa, bentuk dan nilai
murni serta keindahan dalam mengajar dan mendidik. Hasil kajian menunjukkan
keindahan pantun-pantun dari segi bahasa secara dominan terletak pada unsur metafora,
perlambangan, personifikasi, peribahasa dan simili. Keindahan dari sudut bentuk pula
dapat dikesan pada jumlah perkataan, baris dan suku kata yang seimbang dan sekata.
Keindahan ini sejajar dengan konsep keindahan puisi yang disarankan oleh Muhammad
Haji Salleh, iaitu sama ukuran, dunia berjodoh, muzik seiring kata (rima) serta sesuai
dan patut. Analisis juga dapat mengesankan empat belas nilai murni yang dominan
dalam pantun yang dikaji. Nilai-nilai murni ini dapat dibuktikan membawa nilai
pengajaran dan pendidikan terutama membimbing masyarakat bersikap rasional dalam
amalan kehidupan. Hasil kajian ini sangat penting dijadikan sumber bagi memahamkan
masyarakat pelbagai kaum terhadap keunikan dan keistimewaan pantun Melayu yang
boleh dijadikan wadah perpaduan kaum di Malaysia.



vi

ANALYSIS OF BEAUTY ASPECTS AND MORAL VALUES IN MALAY
PANTUN COMPOSED BY LOO MUN'S BASED ON THE
THEORY OF PUITIKA SASTERA MELAYU

ABSTRACT

This study aims to analyze the Malay pantun composed by Loo Mun @ Goh Thean
Chye from the beauty of language, form, virtue and beauty in teaching and educating.
The analysis of this pantun is based on the concept of the beauty of teaching and
educating proposed by Muhammad Haji Salleh in the theory of Puitika Sastera Melayu
(1989). Content analysis and descriptive analysis methods were used to analyze and
describe of 121 pantuns in the book of Pantun Melayu (1961) composed by Loo Mun
from the aspects of beauty, form, language as well as beauty in teaching and educating.
The results of the study show that the beauty of the pantun in terms of language is
dominantly based on the elements of symbolism, proverbs and metaphors. The beauty
of form can be detected in the number of words in lines, lines and word syllables that
are balanced and even. This beauty is in line with the concept of the beauty of poetry
suggested by Muhammad Haji Salleh which is the similar measurements, matching
worlds, the music goes with the words (rhymes) and is suitable and appropriate. The
analysis can also reveal fourteens dominant moral values in the pantun, which are
rational, love, tolerance, patriotism, etc. These moral values can be proven to bring the
value of teaching and education, especially guiding the community to be rational. The
results of this study are significant to be used as unity tools of multiracial communities
in Malaysia to understand the uniqueness and special features of Malay pantun.



KANDUNGAN

PERAKUAN KEASLIAN PENULISAN
PENGESAHAN PENYERAHAN TESIS
PENGHARGAAN
ABSTRAK
ABSTRACT
KANDUNGAN
SENARAI JADUAL
SENARAI RAJAH
SENARAI SINGKATAN
SENARAI LAMPIRAN
BAB1 PENGENALAN

1.1 Pendahuluan

1.2 Latar Belakang Kajian

1.3 Pernyataan Masalah

1.4 Objektif Kajian

1.5 Persoalan Kajian

1.6 Batasan Kajian

1.7 Definisi Operasional

1.7.1 Nilai Didaktisme

1.7.2 Pantun Melayu

1.7.3 Keindahan dalam Mengajar dan Mendidik

vil

Muka Surat

i

iii

v

A\

vi

vil

X1

xiii

Xiv

XV

17

20

20

21

22

23

23

25



1.8

1.7.4 Nilai Murni
1.7.5 Tema dan Persoalan

Kepentingan Kajian

BAB2 TINJAUAN LITERATUR

2.1

2.2

23

24

2.5

2.6

Pendahuluan

Sorotan Kajian Lalu Berkaitan Pantun Melayu Gubahan
Goh Thean Chye

Kajian Lalu Berkaitan Penggunaan Teori Puitika Sastera
Melayu dalam Pantun atau Puisi

Kajian Lalu Berkaitan Gaya Bahasa dalam Pantun
Melayu

Kajian Lalu Berkaitan Nilai Murni dalam Pantun Melayu

Rumusan

BAB3 METHODOLOGI KAJIAN

3.1

3.2

33

34

3.5

3.6

3.7

3.8

Pendahuluan

Reka Bentuk Kajian

Sumber Data dan Analisis Data

3.3.1 Keunikan Gubahan Pantun Pengarang Loo Mun
3.3.2 Unsur Keindahan dalam Pantun Melayu
3.3.3 Nilai Murni

Biodata Loo Mun @ Goh Thean Chye

Latar Belakang Teori Puitika Sastera Melayu
Nilai Murni

3.6.1 Penaakulan Moral

3.6.2 Emosi Moral

3.6.3 Perlakuan Moral

Kaedah Analisis data

Rumusan

26

27

28

30

31

40

42

44

47

48

49

51

52

52

52

53

56

63

64

64

64

66

67

viii



BAB4 DAPATAN KAJIAN

4.1

Pendahuluan

4.2 Keindahan Pantun dari Aspek Gaya Bahasa

4.3

4.4

4.2.1

422

423

4.2.4

4.2.5

Unsur Metafora
Keindahan Peribahasa
Unsur Personifikasi
Unsur Pengulangan

Unsur Simile

Keindahan Pantun dari Aspek Bentuk

4.3.1 Pembayang Lebih Kurang Sama Suku Kata
dengan Maksud (Ideal)

4.3.2 Suku Kata Pembayang Lebih Panjang dari
Maksud

4.3.3 Asonansi, Aliterasi dan Rima

Nilai Murni dalam Pantun yang Bersifat Mengajar dan

Mendidik

4.4.1 Pemetaan Nilai Murni dalam Pantun

4.42 Analisis Nilai Murni dalam Pantun Berasaskan

Konsep Keindahan dalam Mengajar dan
Mendidik

4.4.2.1 Nilai Kepercayaan kepada Tuhan
4.42.2 Nilai Bertanggungjawab

4.42.3  Nilai Berhemah Tinggi

4.42.4 Nilai Kasih Sayang

4.4.2.5 Nilai Kejujuran

4.4.2.6 Nilai Kerajinan

4.4.2.7 Nilai Kerjasama

4.4.2.8 Nilai Kesederhanaan

69

70

71

79

82

85

90

93

95

97

100

107

112

124

126

128

130

132

141

143

145

147

X



4429 Nilai Toleransi 149

4.4.2.10 Nilai Harga Diri 151
4.42.11 Nilai Kebebasan 154
4.4.2.12 Nilai Patriotisme 157
4.4.2.13 Nilai Rasional 159
4.5 Rumusan 169

BABS RUMUSAN, PERBINCANGAN, CADANGAN DAN KESIMPULAN

5.1 Pendahuluan 173
5.2 Rumusan 174
5.3 Perbincangan 175
5.3.1 Unsur Gaya Bahasa Sebagai Teras yang 176
Menunjangi Keindahan Pantun Gubahan Loo
Mun

5.3.2 Keindahan yang Bersifat Mengajar dan Mendidik 177

5.4 Kesimpulan 179
5.5 Cadangan 180
RUJUKAN 182

LAMPIRAN 188



No. Jadual

4.1

4.2

4.3

4.4

4.5

4.6

4.7

4.8

4.9

4.10

4.11

4.12

4.13

4.14

4.15

4.16

SENARAI JADUAL

Perkaitan Nilai Murni dengan Rangkap Pantun
23 Nilai Murni Kasih Sayang dalam Pantun

14 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murnia Kasih
Sayang Kepada Ahli Keluarga

7 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Harga Diri
6 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Toleransi
Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Kejujuran

2 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Cinta
Kepada Negara

2 Rangkap Pantun Berkaitan Aspek Penglibatan
Kepada Pembangunan Negara

4 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Kerajinan
3 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Kerjasama

3 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Berhemah
Tinggi

2 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni
Bertanggungjawab

2 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Kebebasan

1 Rangkap Pantun Berkaitan Kepercayaan Kepada
Tuhan

2 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni
Kesederhanaan

Bilangan Rangkap Nilai-nilai Murni Berdasarkan
Pantun Gubahan Loo Mun

xi

Muka Surat

112

114

116

117

117

118

118

119

119

120

120

121

121

121

122

123



4.17

12 Nilai-nilai Murni Berdasarkan Pantun Gubahan
Loo Mun

126

Xil



xiii

SENARAI RAJAH

No. Rajah Muka Surat
3.1 Reka Bentuk Kajian 51

3.2 Kerangka Konseptual 62



X1V

SENARAI SINGKATAN

ASN Anugerah Sastera Negara

DSKP Dokumen Standard Penaksiran

KBSM Kurikulum Bersepadu Sekolah Menengah
KSSM Kurikulum Standard Sekolah Menengah
Pdp Pengajaran dan Pembelajaran

PERSPEKTIF Persatuan Penterjemahan dan Penulisan Kreatif Malaysia



SENARAI LAMPIRAN

Kulit Buku "Pantun Melayu di-Gubah oleh Loo Mun’

XV



BAB 1

PENGENALAN

1.1 Pendahuluan

Pantun merupakan sejenis genre puisi Melayu tradisional yang dimilik bangsa Melayu
sejak zaman berzaman dan diwarisi sebagai pusaka bangsa Melayu yang asli dan tinggi
mutunya. Namun begitu, permulaan sejarah pantun Melayu sebagai seni sastera popular
di alam Melayu masih agak kabur (Airil Haimi Mohd Adnan & Indrani Arunasalam
Sathasivam Pillay (2020, ms.1). Oleh itu, sarjana bahasa dan sastera percaya bahawa
pantun Melayu memuncak melalui pertumbuhan Empayar Melayu Melaka antara 1400-
an hingga 1500-an (Salleh, 2014). Secara kebetulan, ini juga merupakan tempoh apabila
pantun Melayu yang paling terkenal dan abadi pertama kali direkodkan. Pantun diiktiraf
oleh para sarjana sebagai sebuah warisan yang keasliannya dimiliki oleh bangsa Melayu

(Airil Haimi Mohd Adnan & Indrani Arunasalam Sathasivam Pillay (2020, ms.1).



Malahan, pada bulan Disember 2020, pantun telah diiktiraf sebagai warisan tidak ketara

oleh pihak UNESCO.

Sebagai warisan asli bangsa Melayu, pantun lahir daripada kreativiti masyarakat
Melayu itu sendiri tanpa dipengaruhi oleh tradisi asing. Pantun diterima umum sebagai
puisi ciptaan asli orang Melayu bukan saduran atau penyesuaian daripada puisi-puisi
Jawa, India, Cina dan sebagainya (Harun Mat Piah, et a/, 2000, ms.112). Menurut
Abdul Halim Ali (2015) pantun merupakan puisi Melayu tradisional yang paling
popular berbanding jenis-jenis puisi tradisional Melayu yang lain. Populariti pantun
melewati zaman tradisionalnya, malah hadir dalam masyarakat Melayu moden melalui

peluasan aspek tema dan fungsi.

Menurut Harun Mat Piah (1989) pantun menjadi salah satu bentuk puisi
tradisional yang dihasilkan oleh masyarakat Melayu sebagai bukti keintelektualan
mereka dalam bentuk lisan yang tetap utuh sehingga ke hari ini. Pernyataan ini
diperkuat oleh Muhammad Haji Salleh (1999) yang berpendapat bahawa ‘pantun’
merupakan puisi yang diwarisi secara turun-temurun dan digunakan oleh semua
kelompok masyarakat tanpa mengira hierarki dan latar belakang. Secara tidak langsung,
kehebatan pantun membuktikan kebijaksanaan masyarakat Melayu yang sentiasa
evergreen sehingga ke hari ini hasil luahan interaksi manusia dengan alam

sekelilingnya.

Siti Hajar Che Man (2013) menyebut pantun sebagai hasil kreatif manusia
Melayu yang terawal dan khazanah silam yang amat bernilai, melambangkan kehebatan

pemikiran kreatif manusia Melayu yang tinggi nilai sasteranya. Malahan, pantun turut



mengandungi nilai dokumentari yang tiada tandingannya. Bahkan, pantun merupakan
salah satu genre asli kesusasteraan yang menjadi wahana bagi pengucapan dalam
pelbagai jurusan aktiviti kehidupan masyarakat. Tidak ketinggalan juga pantun
dijadikan alat ekspresi bagi kehidupan yang lebih tinggi, iaitu moral dan agama, aspek-
aspek yang lebih kompleks yang membawa kepada pemikiran kosmologi dan
kosmogoni yang lebih bersifat abstrak berbanding kehidupan seharian. Istimewanya
pantun ternyata dapat merakam cara hidup dan aktiviti kehidupan dengan
mengeksploitasi unsur-unsur alam yang melatari dan melingkungi persekitaran

setempat.

Kehebatan pantun yang padat dengan garapan makna menerusi pemilihan kata
yang padu turut diabsahkan oleh sarjana Barat. Daillie (1988) misalnya berpendapat
bahawa pantun adalah puisi yang merangkumkan keseluruhan idea lengkap seperti
alam semester yang ringkas. Ketakjuban sarjana Barat terhadap keunikan pantun turut

diperjelaskan seperti dalam petikan di bawah:

Despite this apparent simplicity, generations of Europeans and Southeast
Asians have found themselves ensnared by the pantun’s enigmatic charms, and
convinced it provides a unique window on to the ‘soul’ of the Malays, being ‘the
essential vehicle of [Malay] traditional culture and the most familiar and
commonly shared expression of their civilisation”.
(Daillie 1988, ms.151)
Maka, tidak hairanlah jika pantun sentiasa mendapat tempat dalam kalangan
pengarang-pengarang Melayu, antaranya dalam karya historiografi Melayu dan
beberapa genre lain dalam korpus Kesusasteraan Melayu Tradisional. Hal ini demikian

kerana pantun dapat menjadikan sesuatu peristiwa yang dikarang lebih indah dengan

paduan nilai estetika tanpa mengubah tujuan kepengarangannya seperti beberapa karya



historiografi Melayu seperti Hikayat Raja-raja Pasai, Sulalatus Salatin (Sejarah
Melayu), Bustanus Salatin dan beberapa yang lain. Keunikan pantun turut mendapat
perhatian kaum lain di alam Melayu terutama apabila berlakunya penghijrahan besar-
besaran kaum Cina dan India semasa kolonialisasi British pada abad ke-19 Masihi.
Pantun berasimilasi dengan penggunaan ‘bahasa pasar’ (bazaar Malay) yang dituturkan
oleh golongan ini sehingga membentuk kelainan kepada bentuk yang asal (Muhammad
Salleh, 1991). Tambahan pula, kemunculan pantun peranakan memperhebat
perkembangan pantun di alam Melayu sehingga menjadikan bentuk ini milik semua
masyarakat tanpa mengira batas keturunan dan kelas masyarakat (Salmon 1978; Oong,

1996; Tan, 1980) dan lain-lain.

Menurut Ding (2008), terdapat satu bentuk pantun yang dihasilkan oleh
golongan Baba-Nyonya yang dinamakan sebagai ‘Pantun Peranakan’. Mereka
dipanggil ‘Peranakan’ kerana mengamalkan kebudayaan warisan tradisi Cina yang
diasimilasi dengan pengaruh kebudayaan Melayu (Sa’adiah Ma’alip & Rahilah Omar
2018, ms. 313). Maka dengan itu, pantun ini digunakan oleh mereka untuk melahirkan
perasaan cinta, kasih, rindu dan pelbagai perasaan yang terbungkam dalam diri
menggunakan metafora flora dan fauna. Kenyataan ini diistilah oleh Ding (2008)
sebagai ‘kesamaan dalam kepelbagaian’ jika perbandingan dibuat dengan pantun
Melayu. Justeru, ini memperkuat tarikan pantun kepada masyarakat di alam Melayu
sehingga turut mendapat tempat dalam kalangan penulis Cina yang lain antaranya Loo

Mun (nama pena).



1.2 Latar Belakang Kajian

Pantun amat popular dan dikenali sebagai penunjuk imej masyarakat Melayu yang
terbukti menjadi mercu tanda tamadun dan nilai budaya yang tinggi. Pantun dalam
masyarakat Melayu berperanan sebagai wadah yang amat bermakna untuk
mengkomunikasikan pelbagai peringkat kehidupan yang dilalui oleh masyarakat.
Menerusi pantun, manusia berinteraksi dengan alam dan manusia secara langsung dan
tidak langsung. Dalam kesusasteraan Melayu, terdapat beberapa unsur keindahan
estetika yang sering digunakan dalam pantun dan karya sastera yang lain. Elemen
seperti keindahan bahasa paling banyak dibincangkan kerana pantun Melayu sering
menggunakan bahasa yang indah dan berirama. Penggunaan kata-kata yang lancar,
rima yang harmoni dan irama yang baik menjadikan rima pada pantun terdengar indah

dan menarik.

Selain itu, irama dan bunyi dalam pantun Melayu mempunyai irama yang
tersendiri antaranya pengulangan bunyi atau corak rima tertentu. Corak rima seperti
a/b/a/b digunakan untuk memberi keindahan kepada bunyi dan irama pantun. Pantun
juga mempunyai unsur perlambangan simbol dan metafora untuk menyampaikan
maksud secara halus. Bahkan, Metafora boleh menggambarkan keindahan alam semula
jadi, perasaan cinta atau situasi sosial dengan cara yang indah dan memikat. Keindahan
alam semula jadi yang menjelaskan tentang alam dan unsur alam sering digunakan
dalam puisi sebagai sumber keindahan dan inspirasi. Pemandangan semula jadi, seperti
bunga, sungai, bulan atau bintang, sering digambarkan dengan kata-kata yang indah
untuk mewujudkan suasana yang menyenangkan. Keindahan emosi dan perasaan dalam

sajak Melayu juga sering menggambarkan perasaan, cinta, rindu, atau kesedihan



dengan cara yang indah. Maka dengan itu, ekspresi emosi dan perasaan yang mendalam

boleh mencipta keindahan dalam pantun.

Pantun adalah satu bentuk puisi yang indah dan popular dalam budaya Melayu
yang sering dideklamasikan semasa majlis keramaian, majlis perkahwinan, malah
dalam perbualan seharian. Sejarahnya yang kaya dan dihargai kerana aliran berirama
dan berupaya untuk menangkap emosi dan cerita dengan cara yang ringkas. Pantun
biasanya terdiri daripada empat baris dengan skema rima a/b/a/b, bermakna baris kedua
dan keempat berima antara satu sama lain. Setiap baris terdiri daripada lapan hingga 12
suku kata dan selalunya berlaku jeda atau perubahan pemikiran antara dua baris
pertama (pembayang) dan dua baris kedua (maksud). Pantun terkenal dengan sifatnya
yang ringkas dan lirik, sering menyampaikan kebijaksanaan, jenaka, atau sentimen

romantis.

Dipercayai bahawa penulis Cina menyumbang kepada perkembangan bahasa
dan kesusasteraan Melayu dari awal abad ke-20 hingga dua atau tiga dekad yang lalu.
Kumpulan Baba, misalnya menghasilkan beberapa puisi dan pantun dalam bahasa
Melayu bagi menyesuaikan cara hidup mereka dengan budaya penduduk tempatan.
Asal usul adat ini boleh didapati di Pulau Pinang dan Melaka malah ada ahli keluarga
Baba ini yang giat melakukan Dondang Sayang dan kemudiannya mencapai
kemasyhuran. Sehingga akhir hayatnya, Baba Kim Teck dianggap sebagai tokoh

dondang yang disegani.

Di samping itu, pengarang Cina juga telah mencipta kamus Cina-Melayu yang

sangat asas kerana keperluan untuk memahami bahasa Melayu. Kemudian, pencipta



kamus yang lebih berpengetahuan dan berdedikasi seperti Yang Quee Yee dari
Singapura mengembangkan usaha ini. Lewis memetik sejumlah lima pantun kuatrain
dan satu rangkap niat tambahan dalam tiga buku Panduan Belajar Bahasa Melayunya.
Melalui pelbagai modulasi yang diurus dengan baik, Lewis berjaya mengekalkan
kependekan dan irama pantun. Beliau memberikan pelajarnya versi pantun Melayu
yang meriah bahasa Inggeris. Berikut dibentangkan empat daripada bait yang
menunjukkan cara pantun tersebar ke seluruh dunia. Penghijrahan orang Melayu
sebagai pendatang atau buruh ke Pulau Krismas, Cocos, Sri Lanka, Afrika Selatan,
Belanda dan Suriname telah menghasilkan komposisi dan penggunaan pantun dalam

melaksanakan fungsi tradisional dan baharu.

Menariknya, melalui penggunaan flora dan fauna, kandungan alam semula jadi
mungkin dapat dieksploitasi dalam gubahan pantun Melayu. Memandangkan dunia
berada di tangan seseorang, spektrum kreatif dalam pantun menawarkan pembuatnya
ruang ekspresi emosi yang luas. Antara objektif utama kajian empirikal ini dijalankan
adalah untuk menambah kanun kesusasteraan Melayu, terutamanya arkib pantun
Melayu tradisional di alam Melayu. Perkara yang menjadi tumpuan unik tetapi agak
mudah adalah pantun bahasa Melayu yang sebahagian besarnya tidak
didokumentasikan masyarakat India Melaka Ceti Malaysia (juga dirujuk Melaka
Chettis), orang India secara lahirnya beragama Hindu tetapi siapa juga memiliki bahasa

Melayu sebagai bahasa ibunda mereka berbanding dengan orang Melayu itu sendiri.

Kumpulan etnik majoriti Melayu-Islam selama bertahun-tahun juga memberi
sedikit perhatian kepada sosiosejarah Ceti Melaka berbanding dengan orang Cina yang

lebih besar dan lebih menonjol dan ahli masyarakat peranakan atau Portugis Peranakan



dalam negeri yang sama. Kini, kebanyakan masyarakat Cti Melaka yang kecil
bilangannya masih hidup dan tinggal di negeri Melaka moden, Malaysia. Masyarakat
ini tinggal di sebuah perkampungan kecil di tengah-tengah bandar Melaka yang
bernama Kampung Chetti. Namun, komuniti unik ini bersungguh-sungguh terus

mengekalkan tradisi hidup peranakan Malaysia.

Sebagai keturunan pelaut dari benua India yang berkahwin dengan wanita
tempatan alam Melayu (Gopal, 2017; Hoerder, 2002), orang Melaka Chetti naturally
adopted the local lingua franca bahasa Melayu atau dalam bahasa Melayu sebagai
bahasa pertama mereka bersama-sama dengan adat (atau secara harfiah, adat resam)
orang Melayu, tingkah laku dan paling menarik kehebatan sastera mereka. Bukan
sahaja di Melaka, Ceti berjaya mengamalkan tradisi sastera orang Melayu yang mereka
temui dan tinggal bersama. Mereka juga mengadaptasi bahasa dan bentuk sastera orang
Melayu untuk menjadi sebahagian daripada identiti hibrid unik mereka sendiri. Tanpa
bayangan keraguan, pantun Melayu Ceti Melaka bukanlah satu paradoks malah bentuk
pantun Melayu yang lebih kecil tetapi menjadi gabungan dua pandangan dunia yang

unik dan dihayati pengalaman.

Pantun Chetti Melaka yang dikaji ini datangnya daripada sumber fokus
pengalaman dan kenangan seorang perempuan bernama Meenachi Genasamy yang
berusia hampir 90 tahun. Pertemuan di Melaka Chetti kemudiannya ditemu bual di
lapangan selama lebih daripada satu tahun. Puan Meenachi kini diakui oleh kerajaan
Malaysia sebagai seorang sumber hidup sastera Melayu Melaka Chetti Indians.
Warisan dan muzik ‘Dondang Sayang’ merupakan satu lagi bentuk seni tradisional luar

biasa yang mengandungi pantun Melayu lirik lagu dan tarian untuk hiburan. Pengkaji



mendapati tafsiran dan sejarah pantun, sejak dahulu lagi memaparkan asal usul epik
Malaya turut menemui beberapa muzik yang dipelihara serupa dengan melodi yang
masih hidup dari zaman pra-Islam atau al-Andalusia, tetapi dianggap lebih tua.
Gabungan daripada puisi, muzik dan tarian Amazigh mungkin begitu hebat
sehinggakan orang Cina konservatif pun menyesuaikan gaya muzik ini untuk seketika

sebelum ia diharamkan pada abad ke-14.

Pantun sebagai hiburan, rayuan dan penceritaan berkembang menjadi seni
ekspresi yang halus, kemudiannya dipengaruhi oleh budaya Cina, Sunda dan Eropah.
Namun begitu, pengaruh muzik dari Malaysia tidak dihargai di mana-mana. Jabatan
muzik Cina menuntut muzik Cina disimpan sebagai pentatonik tradisional semata-mata
membenarkan penggunaan (nota lulus) untuk penghalusan. Masyarakat Sunda yang
semakin rapuh berkembang secara beransur-ansur, mencerminkan budaya baru mereka
dalam puisi dengan menggunakan unsur metafora dan simbol seperti haiwan, tumbuhan
dan buah-buahan. Penggunaan kedua-dua unsur ini ternyata telah membawa kepada

perbezaan penerangan.

Penyair Malaysia tanpa nama menjadi tuan dalam seni puisi metafora dan muzik
sehingga menarik perhatian penyair Parsi Hafez pada abad ke-14. Malahan,
pengurangan atau pemusnahan seni tarian, puisi dan muzik dengan jelas merosakkan
pergerakan Kristian dan Islam di Eropah, Timur Tengah dan Afrika Utara. Pantun
Malaysia pula berkembang dengan pesat dan menjadi sangat popular sehingga seni ini
dipersembahkan kepada golongan bangsawan negara jiran dan dimainkan oleh rakyat
biasa sebagai krontjong. Seni pantun ini kemudiannya ditulis dengan sangat menarik

dalam ‘Baba Melayu’ dengan banyak perkataan pinjaman daripada bahasa Cina,



10

pantun, syair dan dondang oleh orang Cina-baba Malaysia. Mereka mula menerbitkan
puisi yang dirujuk di Melaka, Singapura dan Pulau Pinang pada akhir abad ke-19

selepas teknologi percetakan dan pendidikan mubaligh diperkenalkan di alam Melayu.

Karya-karya pengarang ini, termasuk Na Tien Piet dan Siow Hay Yam,
mewakili satu bab yang sangat penting dan unik dalam sejarah kesusasteraan Melayu
moden. Selain mempunyai nilai budaya, intelek dan sosial yang hebat ia turut
menggambarkan kehidupan dan pandangan masyarakat Baba Nyonya dan hubungan
mereka dengan orang Melayu. Namun, sehingga ke hari ini, perkembangan dan
pertumbuhan dinamik kesusasteraan sedemikian yang menjangkau lebih setengah abad
(1890-1940-an) terasing dan dianggap sebagai kesusasteraan marginal dalam sejarah
kesusasteraan Melayu kerana tidak mempunyai prestij sastera dalam sastera karya
pengarang Melayu. Kesan kesusasteraan Melayu terhadap kesusasteraan Rusia boleh
diperhatikan dalam karya yang meniru gaya puisi Melayu seperti puisi yang ditulis oleh
penyair Rusia Valery Bryusov (1873-1924), Adelina Adalis (1900-1969), Alexander

Zhovtis, dan Grigory Permyakov, sekitar pergantian abad ke-19 dan ke-20.

Tanda-tanda Kepulauan Melayu dalam ciptaan Valery Bryusovl (1909)
Malayskie Pesni (Lagu-lagu Melayu) dilihat dengan jelas melalui aroma bunga
cempaka diserap angin, pokok beringin, pisang, pandan, sawah kelap, harimau dalam
semak, ombak putih di pinggir pantai. Sudah tentu, terdapat juga puisi watak dan irama
muzik (Victor A. Po adaev, 2002) menerusi Serenade Song yang ditulis oleh Adelina
Adalis menjadi salah satu puisi yang paling terkenal pada abad ke-20. Dalam bahasa
Rusia pula terdapat seribu lagu memandangkan beberapa penyair Rusia kontemporari

juga tertarik kepada puisi dan menggunakan rima dan irama untuk mencetak karya



11

mereka. Salah satu puisi tersebut adalah pantun oleh Svetlana Gorshunova (1974

2001).

Puisi Melayu juga boleh didapati dalam Malaysky Stikh (Gorshunova, 2000).
Walaupun lagu-lagu rakyat ini jarang berkumandang, puisi itu masih kedengaran dalam
boria, dondang sayang dan zikir barat. Sajak masih kerap digunakan oleh pengacara
dan penyampai untuk memulakan, mengakhiri, dan menyelitkan ucapan di pelbagai
acara dan upacara, termasuk peminangan dan upacara perkahwinan. Muhammad Haji
Salleh, MD, Salleh Yaapar, Tajul Kelantan, Darus Ahmad, Harun Mat Piah, Zainal
Abidin Bakar, Jamilah Ahmad, Samad Ahmad, Zakaria Hitam, Asmad, Ghazali Dunia,
dan Yahya Ismail hanyalah segelintir daripada kalangan ulama Melayu yang telah
mengkaji dan membincangkan perihal pantun. Manakala, R.O. Winstedt, H. Overbeck,
A. Hamilton, M. G. Emies, C. Hooykaas, L. Phillip Thomas, R. J. Wilkinson, C. Hugh

Holman, dan Rene Daillie adalah antara ahli akademik Barat yang hadir.

Pantun berfungsi sebagai jendela kepada cara hidup masyarakat Melayu pada
zaman dahulu. Hanya lima buah buku besar digunakan dalam analisis penulisan bukan
fiksyen wanita di Tanah Melayu kolonial ini termasuklah Through the Malay
Archipelago (1909) oleh Emily Richings, The Chersonese with the Gilding Off
(1885/1993), oleh Emily Innes (1843-1927), The Golden Chersonese and The Way
Thither (1883) oleh Isabella Bird (1831- 1904), To Siam and Malaya in the Duke of
Sutherland’s Yacht, "Sans peur" (1889) dan Malayan Landscape (1946) oleh Katharine
Sim. Hanya pengarang Sim sahaja yang membuat sebutan ringkas tentang puisi itu di

Landskap Malaya dan kemudiannya mengembangkan menjadi sebuah buku yang



12

secara keseluruhannya berfungsi sebagai buku asas yang tidak ternilai untuk memahami

bentuk ayat ini.

Malah, rujukan pantun atau ragam bahasa Melayu yang lain tidak boleh didapati
dalam terbitan Bird, Caddy, dan Innes pada abad kesembilan belas atau yang paling
kronik awal pada abad ke-20 di semenanjung Tanah Melayu. M.B. Lewis adalah satu-
satunya pengarang wanita di Tanah Melayu sebelum merdeka yang memetik dan
mentafsir puisi, tetapi kurang kerap daripada Sim. Oleh itu, penulisan ini ditujukan
kepada dua wanita Inggeris di Tanah Melayu yang menyumbang kepada penyebaran
puisi yang dikarang ketika itu untuk pembaca Inggeris. Pantun turut digemari oleh
seluruh golongan dalam masyarakat, seawal usia kanka-kanak, orang muda hingga
golongan tua (Edi Sedyawati et al, 2004). Dari aspek penyebaran, memperlihatkan
perubahan yang lebih besar apabila pantun sudah diperluas daripada tradisi lisan,
tulisan dan kemudiannya berkembang dalam bentuk biasan ekoran perkembangan era
siber. Meskipun begitu, “aspek bentuk dan struktur pantun kekal sebagaimana asalnya
di samping seni pengucapannya yang terus menekankan kepada susunan irama” (A.

Halim Ali, 2015, ms.46).

Menurut Zahir Ahmad (2005) pantun adalah rakaman pengalaman dan
pemerhatian peribadi si pemantun dalam menjalani kehidupan seharian. Pengalaman
dan pemerhatian tersebut diungkapkan semula dalam baris-baris yang terhad tetapi
tidak menjejaskan mesej yang hendak disampaikan. Menerusi pantun juga pengkaji
dapat memahami falsafah, aliran pemikiran dan pandangan hidup masyarakat Melayu
zaman berzaman. Selanjutnya, Zahid Ahmad (2005) menyebutkan bahawa luasnya

ruang cakup yang diliputi oleh pantun menyebabkan kajian-kajian yang dilakukan ke



13

atasnya terlihat belum sampai ke penghujungnya. Sehingga kini, terdapat beberapa
kajian yang dilakukan oleh sarjana, misalnya oleh Hamn Mat Piah (1989) dan juga oleh
Francois-Rene Dailie (1988) yang meneliti pantun dari aspek dalaman dan juga
luarannya. Kajian lain seperti yang dilakukan oleh Norazit Selat dan Zainal Abidin
Borhan (1996) melihat pantun daripada aspek akal budi Melayu. Malah, ada juga kajian

yang mencuba melihat struktur ayat dalam pantun Melayu (Nik Safiah Karim, 1986).

Meskipun pantun sebagai warisan asli Melayu yang lahir dalam alam Melayu
digunakan dalam kehidupan orang Melayu, namun terdapat juga dalam kalangan orang
bukan Melayu yang turut menghayati dan menggunakan pantun dalam kehidupan
mereka. Di Malaysia, orang bukan Melayu seperti kaum Cina, India, Kadazan, Iban dan
sebagainya sering menggunakan pantun dalam acara-acara tertentu masyarakat mereka
seperti dalam acara sambutan Keamatan, acara kebudayaan atau acara-acara rasmi

Kerajaan yang lain.

Pengarang Perancis bernama Henri Fauconnier pernah menghasilkan karya
berjudul Malaisie (1930) yang menunjukkan kebijaksanaan meletakkan jiwanya dalam
kesusasteraan Melayu terutama dalam aspek pantun. Karya Malaisie yang memenangi
Hadiah Kesusasteraan Perancis, Hadiah Goncourt pada tahun sama, mengagumkan
pengkaji sastera apabila mengandungi maksud baris yang mempunyai kiasan tinggi.
Sasterawan Negara (SN), Prof Emeritus Dr. Muhammad Haji Salleh yang
menterjemahkan naskhah Fouconnier itu ke bahasa Melayu dengan judul "Nurani
Tanah Melayu" menyifatkan pantun pengarang Perancis itu sebagai luar biasa.
Walaupun pantun dalam bahasa Perancis tidak mengikut rima seperti pantun dalam

bahasa Melayu, ia tetap mempunyai kiasan yang tinggi. Malaisie menyorot idealisme



14

pengarangnya dalam memahami dan menyelami ritual, adat serta budaya kaum di
Tanah Melayu. Malaisie juga boleh dianggap rakaman keadaan Tanah Melayu sekitar
awal 1900-an, iaitu ketika Henri Fauconnier berkhidmat di negara ini sebagai pengurus

ladang sekitar tahun 1905 hingga 1914.

Malah, terdapat banyak kajian akademik oleh sarjana dan ahli akademik bukan
Melayu yang menyusun, menggubah dan mengkaji pantun dengan pelbagai tujuan.
Johari Yahaya (2015) dalam kajiannya menyebut bahawa sarjana dan penulis
berketurunan Cina seperti Goh Then Chye, Liaw Yock Fang, Phoon Mun Kwong, F.L.
Wong turut membantu menyebarluaskan kefahaman masyarakat dunia terhadap
keunggulan pantun. Seorang sarjana Belanda bernama De Hollander (1893) yang
mengkaji pantun pernah menyebutkan bahawa pantun mempunyai tempat khas dalam
peradaban Melayu kerana menurutnya pantun merupakan ciptaan asli kaum Melayu,
berbeza dengan seloka yang disadur dari peradaban India dan syair yang berasal dari

peradaban Arab.

Keaslian alam Melayu inilah yang dikatakan sangat mengasyikkan oleh Victor
Hugo, iaitu seorang sasterawan terkemuka Perancis yang pernah menghasilkan sebuah
buku yang bertajuk Les Orientales pada tahun 1829, iaitu antalogi sajak dan puisi
bertemakan Timur. Antara puisi yang termaktub dalam antologi ini adalah ‘Pantun
Melayu’ (Pantoum Malais) yang kemudiannya diterjemahkan oleh Ernest Fouinet,
salah seorang sasterawan Perancis yang giat mempelajari bahasa-bahasa Timur
termasuk bahasa Melayu. Jelasnya, pantun mempamerkan keunggulan bakat kreatif
masyarakat Nusantara dalam berkongsi warisan bersama. Tambahan lagi, “pantun telah

lama menjadi sebahagian daripada identiti rakyat yang disematkan dengan nilai-nilai



15

estetika, pedoman, iringan muzik dan budaya masyarakat” (Muhammad Salleh, 2023,

ms. 49).

Ternyata, pantun menjadi satu sumber khazanah masyarakat Melayu yang
sangat tinggi nilainya sehingga menjadi sumber kajian ramai sarjana baik dalam dan di
luar alam Melayu. Terdapat banyak kajian yang pernah dilaksanakan oleh pengkaji
Barat tentang pantun. Menurut Muhammad Qhidir Mat Isa, kajian tentang pantun
dimulakan oleh beberapa pegawai Inggeris dan Belanda yang sangat tertarik dengan
budaya ini. Antara pengkaji orientalis terawal adalah Johannis Christopher Lorberi
(1688) dengan transliterasi pantun Melayu-Latin. Kemudian, diikuti oleh William
Marsden yang terawal membincangkan secara mendalam proses dan fitur pantun
Melayu dalam transliterasi pantun Melayu-Inggeris, iaitu Grammar of Malayan

Language, with an Introduction and Praxis (1812).

Kemudiannya diikuti oleh nama-nama lain seperti R.O. Winstedt dan R. J.
Wilkinson, 4 History of Classical Malay Literrature (1969), Francois-Rene Daillie,
Alam Pantun Melayu: Studies on the Malay Pantun (1990), A. W. Hamilton, Malay
Pantuns (1959), manakala J. Crawford, C. A. Van Ophuijsen, H. Overbeck, A.
Hamilton, M. G. Emies, C. Hooykaas, L. Phillip Thomas dan C. Hugh Holman. Victor-
Marie Hugo pula adalah orientalis yang bertanggungjawab mengeksport seni pantun ke
dunia sastera Eropah dengan nama lain ‘pantoum’ dalam catatannya, Les Orientales

(1829).

Daripada catatan tersebut, muncullah Ernest Fouinet, penyair Perancis yang

mempopularkan seni pantun ke dalam literatur moden Eropah sekitar abad ke ke-19



16

dan ke-20. Di Amerika Syarikat, nama-nama yang turut sama mempopularkan seni
‘pantoum’ ini antaranya Anne Waldman, Donald Justice melalui karya John Ashbery
Some Trees (1959). Di Sri Lanka pula terdapat seni hampir yang sama dengan pantun
yang dinamakan ‘phantong’ dan dicirikan dengan seni bahasa percampuran antara
Melayu, Sinhala dan Tamil. Di samping itu, dalam budaya beberapa suku asli Nusantara
terdapat istilah budaya yang sehomofon dan serupa dengan pantun seperti
Minangkabau dengan ‘panuntun’, iaitu sastera lisan yang menjadi panduan tatasosial,
Tagalog dengan ‘tonton’, bermaksud tersusun, Bisaya dengan ‘panton’ bermaksud

mendidik, suku Toba dengan ‘pantun’ bermaksud kesopanan dan kehormatan.

Chong (2006) dalam tulisannya juga pernah menyebutkan bahawa terdapat
penglibatan golongan Baba dalam pengucapan puisi pantun Melayu. Penglibatan ini
sudah menjangkau usia 115 tahun yang bermula dengan seorang mualaf yang bernama
Mohamad Moor Ta Kup. Beliau telah menerbitkan kumpulan pantunnya berjudul /ni
Pantun Karang-Karangan pada tahun 1889 di Koh Yew Hean Press, di Singapura.
Golongan penulis Baba ini juga terlibat dalam usaha penterjemahan dan dikatakan
menterjemahkan karya roman klasik China ke bahasa Melayu rendah (Low Malay)
secara besar-besaran. Usaha terjemahan itu bukan sekadar muncul sebagai satu bentuk
industri baharu, malah membawa dampak ke atas pertumbuhan sebuah gejala Baharu,

iaitu kebudayaan Baba (Chong, 2006).

Bukan sahaja kaum Cina, pantun Melayu turut terkenal dalam kalangan
masyarakat India, khususnya golongan Ceti Melaka. Menurut Airil Haimi Mohd Adnan
dan Indrani Arunasalam Sathasivam Pillay (2020) bukan sahaja Ceti Melaka berjaya

mengamalkan tradisi kesusasteraan orang Melayu yang mereka temui dan tinggal



17

bersama, bahkan mereka juga mengadaptasi bahasa dan bentuk sastera orang Melayu
untuk menjadi sebahagian daripada identiti kacukan mereka yang tersendiri. Tidak
dapat dinafikan bahawa pantun Melayu Ceti Melaka bukanlah paradoks atau bentuk
pantun Melayu yang lebih kecil tetapi ia adalah gabungan dua pandangan dunia dan

pengalaman hidup yang unik.

Malah, Chetti Melaka beranggapan bahawa “pantun Melayu adalah milik setiap
orang termasuk orang Melayu, India Peranakan (Ceti Melaka), Cina Peranakan (atau
Baba dan Nyonya) dan juga Portugis Peranakan” (Airil Haimi Mohd Adnan & Indrani
Arunasalam Sathasivam Pillay (2020, ms. 18). Jelasnya, pantun Melayu bukanlah karya
sastera yang asing kepada pengarang bukan Melayu, malah ia juga dianggap sebagai
milik kaum lain di Malaysia, khususnya kaum Baba dan Nyonya, Ceti serta Peranakan
Portugis di Melaka. Pantun dalam konteks kepelbagaian pemilik ini menjadi satu daya
tarikan seni budaya yang sangat menakjubkan yang mampu menarik keinginan

pengkaji dan sarjana luar negara untuk mengkajinya.

1.3 Pernyataan Masalah

Meskipun puisi pantun sangat popular dan dikenali dalam masyarakat Melayu, namun
tidak ramai dalam kalangan kaum bukan Melayu yang terlibat secara serius dalam
usaha mengumpul, menggubah dan menerbitkan pantun-pantun dalam bahasa Melayu.
Dalam kalangan kaum Cina hanya beberapa orang sahaja dalam kalangan pengarang
kaum Cina Malaysia yang terlibat dalam menggubah pantun Melayu. Meskipun pernah

dibuktikan bahawa kaum Cina berketurunan Baba dan Nyonya pernah menghasilkan



18

pantun Melayu, namun pada hakikatnya fenomena itu berlaku beberapa dekad yang
lalu. Demikian juga dalam kalangan kaum India, terdapat golongan Chetti yang

mempopularkan pantun Melayu, khususnya Chetti di Melaka.

Hakikatnya, serupa dengan kaum Baba Nyonya yang pernah mempopularkan
pantun Melayu dalam kehidupan mereka, namun penglibatan kaum bukan Melayu pada
masa kini dapat dikatakan tidak ketara dan tidak menunjukkan keinginan untuk
memelihara, mengumpul, menggubah dan menerbitkannya. Cuma, penglibatan seorang
pengarang Cina era 1960-an, iaitu Goh Then Chye yang kelihatan berjaya mengumpul,
menggubah dan menerbitkan buku kumpulan pantun Melayu pada tahun 1961. Usaha
yang dilakukan oleh Goh Then Chye adalah sangat penting dan mempunyai
signifikasinya yang tersendiri. Hal ini menjadi suatu perkara yang menarik perhatian
untuk pembaca atau pengkaji melihat jauh ke dalam fikiran dan pandangan hidup
pengarang sehingga mampu mengolak, menggubah, menulis pantun dalam bahasa

Melayu dan menerbitkannya.

Buku yang dimaksudkan itu berjudul ‘Pantun Melayu' yang digubah oleh
seorang penulis berketurunan Cina bernama Loo Mun atau nama sebenarnya Goh Then
Chye. Penerbitan buku pada tahun 1961 ini menghimpunkan sejumlah 121 buah
pantun. Goh Then Chye yang berkelulusan Ijazah Sarjana Sastera dari Universiti
Nangyang pernah bertugas sebagai guru di sekolah dan juga pensyarah di Universiti
Malaya. Buku Pantun Melayu merupakan satu-satunya buku himpunan pantun yang
diusahakan oleh penulis berketurunan Cina di Malaysia dalam dekad 60-an. Masih
belum ditemui sehingga kini penulis-penulis bukan Melayu selain Goh Then Chye yang

menulis dan menggubah pantun Melayu. Sebagai seorang berketurunan bukan Melayu,



19

penghasilan buku pantun Melayu adalah sesuatu yang luar kebiasaan dan unik. Apakah
pantun-pantun gubahan Goh Then Chye juga sama dengan pantun-pantun Melayu lain
yang terhasil dari minda dan kreativiti orang Melayu sendiri? Hal ini demikian kerana
“pantun sepertimana juga puisi tradisional Melayu lain adalah wadah pengungkapan
pemikiran serta falsafah orang Melayu yang merangkumi segenap ruang kehidupan
baik di alam nyata mahupun di alam ghaib. Puisi larut dalam jiwa masyarakat tidak
hanya sebagai satu hasil kesenian, tetapi juga menjangkau alam mistik, berperanan
sebagai wadah pemeliharaan adat, pembinaan sahsiah, pengajaran agama, pengajaran

ilmu pengasih, pertahanan, hiburan dan kepercayaan” (Abdul Halim Ali, 2007, ms. 2).

Pantun-pantun hasil gubahan Goh Then Chye sangat menarik untuk diperhalusi
bagi mencarti titik temu kehalusan bahasa mahupun maknanya supaya dapat dibuktikan
sejauh mana pantun yang terhasil dari gubahan penulis bukan Melayu juga mendukung
nilai pengajaran dan pendidikan yang boleh diteladani masyarakat sepertimana pantun-
pantun yang terhasil daripada penulis Melayu sendiri. Bukan itu sahaja, timbul juga
persoalan sejauh manakah aspek keindahan dari segi bentuk dan bahasa yang digunakan
dalam pantun-pantun tersebut memiliki keindahan yang sebanding dengan pantun
Melayu gubahan pengarang Melayu sendiri? Persoalan-persoalan ini memerlukan
jawapan yang bersifat ilmiah supaya dapat membuktikan bahawa pengarang bukan
Melayu juga mempunyai daya kreatif seni yang setanding dengan pengarang Melayu

dalam penghasilan pantun Melayu.



14

20

Objektif

Tujuan utama kajian ini adalah untuk mengenal pasti dan membincangkan aspek

keindahan dalam pantun-pantun Melayu gubahan Loo Mun. Terdapat dua aspek

keindahan yang difokuskan untuk dianalisis, iaitu keindahan dari sudut gaya Bahasa,

bentuk dan keindahan yang bersifat mengajar dan mendidik masyarakat menerusi nilai-

nilai murni dalam pantun-pantun Loo Mun. Bagi mencapai tujuan ini secara khusus

ditetapkan dua objektif sepertimana yang berikut:

14.1

1.4.2

1.4.3

1.5

1.5.1

1.52

1.5.3

Mengenal pasti dan membincangkan jenis unsur-unsur bahasa yang
menggambarkan keindahan dalam pantun Melayu gubahan Loo Mun.
Mengenal pasti dan membincangkan aspek bentuk yang menggambarkan
keindahan dalam pantun Melayu gubahan Loo Mun.

Menganalisis nilai murni pantun gubahan Loo Mun Sastera Melayu menerusi

konsep keindahan dalam mengajar dan mendidik.

Persoalan Kajian

Apakah jenis unsur-unsur bahasa yang menunjukkan gambaran keindahan
dalam pantun Melayu gubahan Loo Mun?

Aspek bentuk apakah yang menunjukkan gambaran keindahan dalam pantun
Melayu gubahan Loo Mun?

Sejauh manakah nilai-nilai murni dalam pantun Loo Mun memberi gambaran

keindahan dalam mengajar dan mendidik masyarakat?



21

1.6 Batasan Kajian

Loo Mun memberi tumpuan kepada nilai moral dan didaktisme yang terpancar daripada
aspek keindahan dalam mengajar dan mendidik. Dua aspek ini dikaji kerana ia menjadi
asas bagi menilai ketinggian pantun Melayu sebagai wadah yang menyampaikan
pendidikan kepada masyarakatnya. Selain dalam pantun, Loo Mun juga menyampaikan
nilai-nilai Pendidikan dan moral menerusi peribahasa Melayu. Hasil tulisan, gubahan
pantun dan peribahasa Loo Mun diakui ramai pengkaji kerana sarat dengan nilai murni

dan pendidikan yang boleh membawa kebaikan kepada masyarakat.

Bagi tujuan kajian ini, fokus hanya diberikan kepada buku Kumpulan Pantun
Melayu yang mengandungi 121 buah pantun sebagai sumber utama analisis. Pantun-
pantun yang termuat dalam buku ini membawa pelbagai tema dan persoalan tetapi
masih berligar dalam alam Melayu dan kehidupan masyrakat berbagai kaum di

Malaysia.

Sementara itu, dari segi teori, kajian ini memilih teori Puitika Sastera Melayu
(1989) yang diperkenalkan oleh Sasterawan Negara Profesor Emiritus Dr. Muhammad
Haji Salleh. Merujuk kepada konsep keindahan yang dikemukakan oleh Muhammad
Haji Salleh menerusi teori Puitika Sastera Melayu, teori ini telah dibincangkan dalam
bukunya berjudul Puitika Sastera Melayu: Satu Pertimbangan (1989). Teori ini
kemudiannya diprincikan dan diterbitkan oleh Dewan Bahasa dan Pustaka pada tahun

2000 manakala pada tahun 2021 buku ini diterbitkan semula dalam edisi ketiga.



22

Idea utama Teori Puitika Sastera Melayu adalah konsep keindahan sastera
Melayu yang bertitik tolak pada khazanah genre pantun dan prora Melayu. Dari genre
pantun dan prosa Melayu tradisional ini, Muhammad merumuskan dua belas ciri puitika
sastera Melayu (dibincangkan lebih terperinci dalam Bab 3). Bagi tujuan kajian ini,
aspek keindahan yang dikaji dan dianalisis difokuskan hanya kepada unsur bahasa,

bentuk dan nilai murni (moral yang baik) yang bersifat mengajar dan mendidik.

Bagi tujuan kajian ini, buku Puitika Sastera Melayu (2021) edisi Ketiga dirujuk
bagi memahami dengan lebih jelas konsep keindahan yang mengajar dan mendidik.
Konsep keindahan yang mengajar dan mendidik ini juga diterangkan oleh Abdul Halim
Ali (2018) dalam bukunya berjudul Inti Sari Teori Sastera: Barat dan Malaysia dan
turut dibahaskan oleh Hashim Ismail dalam artikel jurnal (2019). Justeru itu, kajian ini
memanfaatkan konsep keindahan yang mengajar dan mendidik sebagai sandaran
menganalisis dan menghuraikan aspek keindahan pantun dalam mengajar dan mendidik
masyarakat. Konsep ini lebih dekat dengan genre pantun kerana ia menekankan unsur-
unsur keindahan pada bentuk, bahasa dan hubungannya dengan nilai pendidikan yang

mengajar dan mendidik masyarakat.

1.7 Definisi Operasional

Bagi tujuan memudahkan kefahaman terhadap beberapa istilah yang digunakan secara
khusus bagi tujuan kajian ini, maka beberapa istilah tersebut diberikan definisinya
mengiikut konteks kajian ini. Antara istilah tersebut adalah didaktisme, pantun Melayu,

keindahan dalam mengajar dan mendidik, nilai murni serta tema dan persoalan.



23

1.7.1 Nilai Didaktisme

Didaktisme merujuk kepada “nilai-nilai kebaikan yang membawa pengajaran dan
pemupukan niai murni. Dalam tradisi kesusasteraan Melayu tradisional, aspek
keindahan hadir dan membawa makna didaktik, pengajaran daripada ciptaan yang
bersifat keagamaan dan sekular” (Braginsky, 1994, ms.47). Namun, konsep didaktisme
berbeza dengan keindahan luaran, sebaliknya didaktisme itu larut dalam keindahan
dalaman yang mengunjurkan hal-hal yang berfaedah, yang baik-baik, bermoral dan
beretika. A. Halim Ali (2020) pula mengaitkan didaktisme dengan aspek moral dengan
menyebut bahawa sesebuah karya kesusasteraan yang selari dengan perspektif moral

itu adalah teks yang isi karyanya memuatkan tema-tema yang berteraskan didaktisme.

Perkara pokok atau isi cerita utama berkait secara langsung dengan nilai-nilai
didaktisme, manakala persoalan-persoalannya pula berkait langsung dengan isu-isu
atau perkara-perkara yang mendokong didaktisme itu Dalam konteks kajian ini,
didaktisme merujuk kepada nilai-nilai moral yang membawa keindahan dalam
pengajaran kebaikan dan berfaedah kepada masyarakat. Unsur didaktisme ini dirujuk
kepada pantun-pantun dalam buku Pantun Melayu gubahan Loo Mun dengan sorotan

khusus dari sudut pengajaran dan pendidikan kebaikan kepada masyarakat.

1.7.2 Pantun Melayu

Pantun adalah karya asli ciptaan masyarakat Melayu di Nusantara, khususnya dalam

kalangan masyarakat Jawa kuno, Sunda, Tagalog dan Melayu. Pantun yang



24

dimaksudkan ini “mempunyai strukturnya yang khusus dan berirama. Pantun yang
diterima umum sebagai puisi ciptaan asli orang Melayu bukan saduran atau
penyesuaian daripada puisi-puisi Jawa, India, Cina dan sebagainya” (Harun Mat Piah,
et al, 2000, ms.112). Mulanya, pantun diertikan sebagai “umpama, sepantun
maksudnya seumpama” (Gazali Dunia, 1992, ms. 90). Liaw (1993) pula menyebutkan
pantun pada mulanya adalah senandung atau puisi rakyat yang dinyanyikan yang

sehingga masih dinyanyikan.

Pantun merupakan sejenis karya kesusasteraan yang terikat pada bentuknya

yang khusus. Bentuk yang khusus itu adalah;

a. Mengandungi pembayang dan maksud
b. Terikat dengan rima yang berselang a/b dengan suku kata akhir yang sama
c. Terikat dengan jumlah baris yang tetap. Misalnya pantun dua baris, hanya ada

dua baris dalam satu rangkap, pantun empat baris mengandungi empat baris

dalam satu rangkap.

Abdul Halim Ali (2015) memetik pandangan Harun Mat Piah, et a/ (2000) yang
menjelaskan bahawa pantun dapat dikelaskan berdasarkan kepada bentuk atau struktur,
tema atau isi, fungsi dan penyebarannya. Malahan, ada antara sarjana yang
mengkelaskan pantun dari segi bentuk atau struktur yang disebut pantun dua kerat,
empat kerat, enam kerat, lapan kerat dan sebagainya. Menjengah segi tema pula
memunculkan beberapa jenis pantun seperti pantun nasihat, pantun jenaka, pantun budi

dan sebagainya.



25

Dalam konteks kajian ini, pantun merujuk kepada pantun Melayu yang digubah
oleh pengarang bukan Melayu, iaitu Loo Mun atau nama sebenarnya Goh Then Chye.
Pantun-pantun ini mempnuyai bentuk yang sama dengan pantun-pantun Melayu asli
dengan ciri-ciri rima akhir yang sama berselang seli (a/b/a/b) serta jumlah baris dalam
rangkap yang sama, iaitu empat baris dalam satu rangkap. Pantun-pantun ini dibukukan

mengandungi 121 buah pantun yang digubah dalam bahasa Melayu.

1.7.3 Keindahan dalam Mengajar dan Mendidik

Abdul Halim Ali (2011) menyifatkan konsep keindahan dalam kesusasteraan Melayu
tradisional berpusat pada keindahan bahasa dan budi pekerti yang diungkapkan oleh
pengarang. Menurut Muhammad Haji Salleh dalam bukunya Puitika Sastera Melayu
(1989), keindahan menjadi teras pengungkapan pengarang Melayu yang kaya dengan
keindahan budi bahasa dan pekerti. Konsep ini menjelaskan bahawa sastera
menceritakan kehidupan, mengajar dan membimbing khalayaknya dalam kehidupan

itu. Sebuah karya yang baik harus didaktik sifat dan tujuannya.

Menurut Hashim Ismail (2019), Muhammad Haji Salleh beranggapan
keindahan adalah sesuatu yang sangat istimewa, berada di luar kebiasaan kerana lebih
tersusun, lebih terpilih, lebih merdu, lebih canggih, lebih banyak membawa manfaat,
lebih cantik dan lebih membawa kesan. Bahkan, Abdul Halim Ali (2018) menjelaskan
Puitika Sastera Melayu dapat membantu pembaca atau pengkritik meneroka karya-
karya kesusasteraan Melayu bagi tujuan mengangkat nilai keindahan teks kesusasteraan

Melayu di samping mencari makna di sebalik keindahan itu dengan hubungan-



26

hubungan yang berada di luar teks seperti budaya, sikap, pandangan hidup, sejarah dan

alam sekitar masyarakat Melayu itu sendiri.

Aspek keindahan tergambar dalam bentuk tekstual dan yang lebih penting dari
segi kontekstual menjelma sebagai suatu sarana pendidikan kepada masyarakat.
Pendidikan yang sifatnya indah ini pula diyakini oleh Muhammad Hj Salleh sebagai
sangat banyak manfaat dan sangat memberi kesan. Ternyata, pantun Melayu gubahan
Loo Mun disoroti aspek keindahan tekstualnya dan menonjolkan suatu perspektif
fungsi pantun ini dengan unsur keindahannya membawa suatu pengajaran dan
mendidik masyarakat dengan nilai-nilai kebaikan dan nilai murni dalam konteks kajian

ini.

1.7.4 Nilai Murni

Nilai murni merujuk kepada nilai-nilai kebaikan yang bersifat universal. Dalam konteks
pendidikan moral di Malaysia, “nilai universal ini disebutkan juga sebagai nilai-nilai
murni yang diterima oleh masyarakat Malaysia dan menepati anutan agama atau
kepercayaan masyarakat Malaysia” (DSKP, KPM, 2018, ms.5). Bagi tujuan kajian ini,
nilai murni merujuk kepada 18 nilai murni yang ditetapkan dalam Dokumen Standard
Kurikulum dan Pentaksiran (DSKP) Pendidikan Moral (2018) yang diterbitkan oleh

Bahagian Kurikulum, Kementerian Pendidikan Malaysia.



27

1.7.5 Tema dan Persoalan

Tema bermaksud perkara idea dasar dalam karya kesusasteraan. Persoalan adalah
perkara-perkara kecil dalam sesuatu karya yang ada hubungannya dengan
tema. Persoalan biasanya lebih daripada satu, iaitu semakin panjang jalan cerita sesuatu
karya semakin banyak persoalannya. Tema dan persoalan merupakan dua aspek
penting dalam menganalisis karya sastera Melayu. Berikut adalah definisi bagi kedua-

dua istilah tersebut, iaitu:

a. Tema

Tema dan persoalan dalam kajian sastera Melayu adalah elemen penting yang
membantu memahami dan menganalisis karya sastera. Fatin Izny (2024) menjelaskan
tema merujuk kepada isu utama atau persoalan pokok yang mendasari sesebuah karya
sastera. Pendefinisian ini menjadikan tema sebagai gagasan pemikiran pengarang yang
ingin disampaikan melalui karyanya. Tema sering kali dapat diringkaskan dalam satu
perkataan seperti perjuangan, kemanusiaan, atau keadilan. Dalam setiap karya,
biasanya terdapat satu tema yang jelas, yang dapat dikesan setelah pembaca menghayati

keseluruhan karya tersebut.



28

b. Persoalan

Persoalan pula adalah isu atau pemikiran sampingan yang ingin disampaikan oleh
penulis di samping tema. Berbeza dengan tema, terdapat lebih daripada satu persoalan
dalam setiap karya. Persoalan ini seringkali muncul melalui gagasan dan peristiwa-
peristiwa yang berlaku dalam cerita, dan ia berfungsi untuk memperkukuh tema yang

diketengahkan oleh pengarang.

Secara ringkasnya, tema adalah inti atau dasar yang menggerakkan karya, manakala
persoalan adalah elemen-elemen yang menyokong dan memperkaya pemahaman
terhadap tema tersebut. Kedua-dua tema dan persoalan menjadi elemen yang saling
melengkapi dalam analisis sastera. Tema memberikan fokus utama kepada karya,
manakala persoalan pula memperluas pemahaman dan memberikan konteks kepada
tema tersebut. Maka, pembaca dapat menghayati dan menganalisis karya sastera

dengan lebih mendalam dengan memahami kedua-duanya.

1.8 Kepentingan Kajian

Hasil kajian ini sangat penting bagi:

1.8.1 Membuktikan bahawa pantun-pantun yang dikarang atau digubah oleh

pengarang keturunan Cina dapat mengangkat nilai-nilai murni yang membawa

pengajaran dan pendidikan kebaikan kepada masyarakat sepertimana yang

terkandung dalam pantun-pantun Melayu asli.



1.8.2

1.8.3

29

Menunjukkan pemikiran pengarang keturunan Cina (bukan Melayu) juga
mampu memahami dengan baik pemikiran orang-orang Melayu dari sudut
keindahan menerusi puisi pantun yang berperanan sebagai wadah mendidik
masyarakat dengan nilai-nilai didaktisme.

Dijadikan rujukan asas kepada kajian-kajian lain pada masa akan datang yang
bertujuan untuk mengembangkan pengetahuan dan meneroka aspek pemikiran

Melayu dalam perspektif penulis bukan Melayu.





