
ANALISIS ASPEK KEINDAHAN DAN NILAI MURNI 

DALAM PANTUN MELAYU GUBAHAN LOO MUN 

BERASASKAN TEORI PUITIKA  

SASTERA MELAYU 

GOH HIN SAN 

UNIVERSITI PENDIDIKAN SULTAN IDRIS 

2024 



ANALISIS ASPEK KEINDAHAN DAN NILAI MURNI DALAM PANTUN 

MELAYU GUBAHAN LOO MUN BERASASKAN TEORI PUITIKA  

SASTERA MELAYU 

 

 

 

 

 

 

 

 

GOH HIN SAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

DISERTASI DIKEMUKAKAN BAGI MEMENUHI SYARAT UNTUK 

MEMPEROLEH IJAZAH SARJANA SASTERA 

(MOD PENYELIDIKAN) 

 

 

 

 

 

 

 

 

INSTITUT PERADABAN MELAYU 

UNIVERSITI PENDIDIKAN SULTAN IDRIS 

 

2024 



 
 

UPSI/IPS-3/BO 32 

Pind: 00 m/s 1/1 

 

                                  

INSTITUT PENGAJIAN SISWAZAH 

PERAKUAN KEASLIAN PENULISAN 

 

Perakuan ini telah dibuat pada 10 SEPTEMBER 2024 

 

i. Perakuan Pelajar 

Saya, GOH HIN SAN (M20201000439) INSTITUT PERADABAN MELAYU 

Dengan Ini Mengaku Bahawa Disertasi/Tesis Yang Bertajuk ANALISIS ASPEK 

KEINDAHAN DAN NILAI MURNI DALAM PANTUN MELAYU GUBAHAN 

LOO MUN BERASASKAN TEORI PUITIKA SASTERA MELAYU adalah hasil 

kerja saya sendiri. Saya tidak memplagiat dan apa-apa penggunaan mana-mana  hasil 

kerja yang mengandungi hak cipta telah dilakukan secara urusan yang wajar dan bagi 

maksud yang dibenarkan dan apa-apa petikan, ekstrak, rujukan atau pengeluaran 

semula daripada atau ke mana-mana hasil kerja yang mengandungi hak cipta telah 

dinyatakan dengan sejelasnya dan secukupnya. 

 

    

Tandatangan Pelajar 

 

ii. Perakuan Penyelia: 

Saya, PROFESOR DR. AZHAR BIN WAHID dengan ini mengesahkan bahawa 

hasil kerja pelajar yang bertajuk ANALISIS ASPEK KEINDAHAN DAN NILAI 

MURNI DALAM PANTUN MELAYU GUBAHAN LOO MUN BERASASKAN 

TEORI PUITIKA SASTERA MELAYU dihasilkan oleh pelajar seperti nama di atas, 

dan telah diserahkan kepada Institut Pengajian Siswazah bagi memenuhi sebahagian / 

sepenuhnya syarat untuk memperoleh IJAZAH SARJANA SASTERA. 

 

 

            

   Tarikh       Tandatangan Penyelia 

Sila tanda (√) 
Kertas Projek  

Sarjana Penyelidikan √ 

Sarjana Penyelidikan dan Kerja Kursus  

Doktor Falsafah  

10/9/2024



UPSI/IPS-3/BO 31 

Pind.: 01 m/s:1/1 

 
 
 
 
 

 

INSTITUT PENGAJIAN SISWAZAH / 

INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES 

 

BORANG PENGESAHAN PENYERAHAN TESIS/DISERTASI/LAPORAN KERTAS PROJEK 

DECLARATION OF THESIS/DISSERTATION/PROJECT PAPER FORM 

 
Tajuk / Title: ANALISIS ASPEK KEINDAHAN DAN NILAI MURNI DALAM PANTUN 

MELAYU GUBAHAN LOO MUN BERASASKAN TEORI PUITIKA 

SASTERA MELAYU 

No. Matrik /Matric’s No.: M20201000439 

Saya / I : GOH HIN SAN 

(Nama pelajar / Student’s Name) 
 

mengaku membenarkan Tesis/Disertasi/Laporan Kertas Projek (Kedoktoran/Sarjana)* ini disimpan di 
Universiti Pendidikan Sultan Idris (Perpustakaan Tuanku Bainun) dengan syarat-syarat kegunaan 
seperti berikut:- 
acknowledged that Universiti Pendidikan Sultan Idris (Tuanku Bainun Library) reserves the right as 
follows:- 
 

1. Tesis/Disertasi/Laporan Kertas Projek ini adalah hak milik UPSI. 

The thesis is the property of Universiti Pendidikan Sultan Idris 

2. Perpustakaan Tuanku Bainun dibenarkan membuat salinan untuk tujuan rujukan dan 
penyelidikan. 

Tuanku Bainun Library has the right to make copies for the purpose of reference and research. 

3. Perpustakaan dibenarkan membuat salinan Tesis/Disertasi ini sebagai bahan pertukaran 
antara Institusi Pengajian Tinggi. 

The Library has the right to make copies of the thesis for academic exchange. 

4. Sila tandakan ( √ ) bagi pilihan kategori di bawah / Please tick ( √ ) for category below:- 

 
 

SULIT/CONFIDENTIAL 

 

 

TERHAD/RESTRICTED 

 

 

TIDAK TERHAD/OPEN ACCESS 

 
 
 
 

(Tandatangan Pelajar/ Signature)  (Tandatangan Penyelia / Signature of Supervisor) 

 & (Nama & Cop Rasmi / Name & Official Stamp) 

Tarikh:      

 

 

Mengandungi maklumat yang berdarjah keselamatan atau kepentingan 
Malaysia seperti yang termaktub dalam Akta Rahsia Rasmi 1972. / 
Contains confidential information under the Official Secret Act 1972 

Mengandungi maklumat terhad yang telah ditentukan oleh 
organisasi/badan di mana penyelidikan ini dijalankan. / Contains 
restircted information as specified by the organization where research 
was done 

Catatan: Jika Tesis/Disertasi ini SULIT @ TERHAD, sila lampirkan surat daripada pihak berkuasa/organisasi berkenaan dengan menyatakan 
sekali sebab dan tempoh laporan ini perlu dikelaskan sebagai SULIT dan TERHAD. 
Notes: If the thesis is CONFIDENTAL or RESTRICTED, please attach with the letter from the organization with period and reasons 
for confidentiality or restriction. 
 

10/9/2024



iv 

 

 

PENGHARGAAN 

 

Salam Sejahtera dan Salam Malaysia Madani. 

Saya berasa amat gembira dan bersyukur kerana hasil kajian ini dapat saya 

sempurnakan penulisannya. Sebagai seorang pelajar yang sudah berusia, saya 

menghadapi pelbagai cabaran dan kekangan untuk menyiapkan kajian ini. Tanpa 

bimbingan daripada penyelia Profesor Dr. Azhar Wahid pensyarah di Fakulti Bahasa 

dan Komunikasi UPSI yang banyak membantu saya khsusnya dari segi gaya penulisan, 

penggunaan bahasa dan ejaan telah memudahkan keja-kerja- saya menyiapkan kajian 

ini. Dalam menyiapkan kajian ini saya sangat terhutang budi kepada isteri saya atas 

sikap memahami kesibukan saya serta sentiasa memberi dorongan agar saya berjaya 

dalam pengajian ini. Demikian juga anak-anak yang dikasihi, rakan-rakan yang sentiasa 

memberi semangat dan galakan. Penghargaan dan terima kasih ingin saya berikan 

kepada Profesor Dr. Abdul Halim Ali yang telah memberi tunjuk ajar terutama 

berkaitan dengan Teori Puitika Sastera Melayu. Secara khususnya ucapan 

setinggitinggi penghargaan kepada Profesor Dr. Azhar Wahid, penyelia kajian saya ini 

yang telah memberikan buah fikir yang amat berguna dan membimbing saya dengan 

cemerlang dalam usaha saya ini. Sikap keterbukaan dalam dunia akademik seperti yang 

ditunjukkan beliau amat saya hargai. Terima kasih dan setinggi-tinggi penghargaan 

buat beberapa orang pensyarah seperti Prof. Madya Dr. Norjietta Taisin (UPSI) dan Dr. 

Rahimah Hamdan (UPM) atas bimbingan yang diberikan bagi saya memahami lebih 

mendalam tentang pantun Melayu serta aspek-aspek yang berkaitan dengan agama 

Islam. Saya berharap hasil kajian ini dapat dijadikan rujukan yang penting dalam 

menyemarakkan kefahaman masyarakat bukan Melayu di negara ini terhadap keunikan 

dan keistimewaan pantun Melayu dalam kehidupan kita. Sekian, terima kasih. 



v 

 

 

ABSTRAK 

 

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis pantun-pantun Melayu gubahan Loo Mun @ 

Goh Thean Chye dari aspek keindahan bahasa, bentuk, nilai murni dan keindahan 

dalam mengajar dan mendidik. Analisis pantun ini bersandarkan konsep keindahan 

mengajar dan mendidik yang dikemukakan oleh Muhammad Haji Salleh dalam teori 

Puitika Sastera Melayu (1989). Kaedah analisis kandungan dan analisis deskriptif 

digunakan bagi menganalisis dan menghuraikan 121 buah pantun dalam buku Pantun 

Melayu (1961) gubahan Loo Mun dari aspek-aspek keindahan bahasa, bentuk dan nilai 

murni serta keindahan dalam mengajar dan mendidik. Hasil kajian menunjukkan 

keindahan pantun-pantun dari segi bahasa secara dominan terletak pada unsur metafora, 

perlambangan, personifikasi, peribahasa dan simili. Keindahan dari sudut bentuk pula 

dapat dikesan pada jumlah perkataan, baris dan suku kata yang seimbang dan sekata. 

Keindahan ini sejajar dengan konsep keindahan puisi yang disarankan oleh Muhammad 

Haji Salleh, iaitu sama ukuran, dunia berjodoh, muzik seiring kata (rima) serta sesuai  

dan patut. Analisis juga dapat mengesankan empat belas nilai murni yang dominan 

dalam pantun yang dikaji. Nilai-nilai murni ini dapat dibuktikan membawa nilai 

pengajaran dan pendidikan terutama membimbing masyarakat bersikap rasional dalam 

amalan kehidupan. Hasil kajian ini sangat penting dijadikan sumber bagi memahamkan 

masyarakat pelbagai kaum terhadap keunikan dan keistimewaan pantun Melayu yang 

boleh dijadikan wadah perpaduan kaum di Malaysia. 

 

 

  



vi 

 

 

ANALYSIS OF BEAUTY ASPECTS AND MORAL VALUES IN MALAY 

PANTUN COMPOSED BY LOO MUN'S BASED ON THE  

THEORY OF PUITIKA SASTERA MELAYU 

 

 

ABSTRACT 

 

This study aims to analyze the Malay pantun composed by Loo Mun @ Goh Thean 

Chye from the beauty of language, form, virtue and beauty in teaching and educating. 

The analysis of this pantun is based on the concept of the beauty of teaching and 

educating proposed by Muhammad Haji Salleh in the theory of Puitika Sastera Melayu 

(1989). Content analysis and descriptive analysis methods were used to analyze and 

describe of 121 pantuns in the book of Pantun Melayu (1961) composed by Loo Mun 

from the aspects of beauty, form, language as well as beauty in teaching and educating. 

The results of the study show that the beauty of the pantun in terms of language is 

dominantly based on the elements of symbolism, proverbs and metaphors. The beauty 

of form can be detected in the number of words in lines, lines and word syllables that  

are balanced and even. This beauty is in line with the concept of the beauty of poetry  

suggested by Muhammad Haji Salleh which is the similar measurements, matching 

worlds, the music goes with the words (rhymes) and is suitable and appropriate. The  

analysis can also reveal fourteens dominant moral values in the pantun, which are 

rational, love, tolerance, patriotism, etc. These moral values can be proven to bring the 

value of teaching and education, especially guiding the community to be rational. The 

results of this study are significant to be used as unity tools of multiracial communities 

in Malaysia to understand the uniqueness and special features of Malay pantun. 



vii 

 

 

KANDUNGAN 

 

 

 

  

Muka Surat 

PERAKUAN KEASLIAN PENULISAN ii 

PENGESAHAN PENYERAHAN TESIS iii 

PENGHARGAAN   
 

iv 

ABSTRAK   
 

v 

ABSTRACT   
 

vi 

KANDUNGAN  
 

vii 

SENARAI JADUAL   
 

xi 

SENARAI RAJAH   
 

xiii 

SENARAI SINGKATAN  
 

xiv 

SENARAI LAMPIRAN   
 

xv 

BAB 1 PENGENALAN 
  

 

1.1 Pendahuluan 
 

1 

 
1.2 Latar Belakang Kajian 5 

 
1.3 Pernyataan Masalah 17 

 
1.4 Objektif Kajian 20 

 
1.5 Persoalan Kajian 20 

 
1.6 Batasan Kajian 

 
21 

 
1.7 Definisi Operasional 22 

  

1.7.1 Nilai Didaktisme 23 

  

1.7.2 Pantun Melayu 23 

  

1.7.3 Keindahan dalam Mengajar dan Mendidik 25 



viii 

  

1.7.4 Nilai Murni 26 

  

1.7.5 Tema dan Persoalan 27 

 
1.8 Kepentingan Kajian 28 

BAB 2  TINJAUAN LITERATUR 
 

 

2.1 Pendahuluan 
 

30 

 
2.2 Sorotan Kajian Lalu Berkaitan Pantun Melayu Gubahan 

Goh Thean Chye 

31 

 

2.3 Kajian Lalu Berkaitan Penggunaan Teori Puitika Sastera 

Melayu dalam Pantun atau Puisi 

40 

 

2.4 Kajian Lalu Berkaitan Gaya Bahasa dalam Pantun 

Melayu 

42 

 

2.5 Kajian Lalu Berkaitan Nilai Murni dalam Pantun Melayu 44 

 

2.6 Rumusan 
 

47 

BAB 3  METHODOLOGI KAJIAN 
 

 

3.1 Pendahuluan 
 

48 

 
3.2 Reka Bentuk Kajian 49 

 
3.3 Sumber Data dan Analisis Data 51 

  

3.3.1 Keunikan Gubahan Pantun Pengarang Loo Mun 52 

  

3.3.2 Unsur Keindahan dalam Pantun Melayu 52 

  

3.3.3 Nilai Murni 52 

 
3.4 Biodata Loo Mun @ Goh Thean Chye 53 

 
3.5 Latar Belakang Teori Puitika Sastera Melayu 56 

 
3.6 Nilai Murni 

 
63 

  

3.6.1 Penaakulan Moral 64 

  

3.6.2 Emosi Moral 64 

  

3.6.3 Perlakuan Moral 64 

 
3.7 Kaedah Analisis data 66 

 
3.8 Rumusan 

 
67 



ix 

BAB 4  DAPATAN KAJIAN 
 

 

4.1 Pendahuluan 
 

69 

 
4.2 Keindahan Pantun dari Aspek Gaya Bahasa 70 

  

4.2.1 Unsur Metafora 71 

  

4.2.2 Keindahan Peribahasa  79 

  

4.2.3 Unsur Personifikasi 82 

  

4.2.4 Unsur Pengulangan 85 

  

4.2.5 Unsur Simile 90 

 
4.3 Keindahan Pantun dari Aspek Bentuk 93 

  

4.3.1 Pembayang Lebih Kurang Sama Suku Kata 

dengan Maksud (Ideal) 

95 

  

4.3.2 Suku Kata Pembayang Lebih Panjang dari 

Maksud 

97 

  

4.3.3 Asonansi, Aliterasi dan Rima 100 

 
4.4 Nilai Murni dalam Pantun yang Bersifat Mengajar dan 

Mendidik 

107 

  

4.4.1 Pemetaan Nilai Murni dalam Pantun 112 

  

4.4.2 Analisis Nilai Murni dalam Pantun Berasaskan 

Konsep Keindahan dalam Mengajar dan 

Mendidik 

124 

   

4.4.2.1 Nilai Kepercayaan kepada Tuhan 126 

   

4.4.2.2 Nilai Bertanggungjawab 128 

   

4.4.2.3 Nilai Berhemah Tinggi 130 

   

4.4.2.4 Nilai Kasih Sayang 132 

   

4.4.2.5 Nilai Kejujuran 141 

   

4.4.2.6 Nilai Kerajinan 143 

   

4.4.2.7 Nilai Kerjasama 145 

   

4.4.2.8 Nilai Kesederhanaan 147 



x 

   

4.4.2.9 Nilai Toleransi 149 

   

4.4.2.10 Nilai Harga Diri 151 

   

4.4.2.11 Nilai Kebebasan 154 

   

4.4.2.12 Nilai Patriotisme 157 

   

4.4.2.13 Nilai Rasional 159 

 
4.5 Rumusan 

 
169 

BAB 5  RUMUSAN, PERBINCANGAN, CADANGAN DAN KESIMPULAN 

 
5.1 Pendahuluan 

 
173 

 
5.2 Rumusan 

 
174 

 
5.3 Perbincangan 

 
175 

  

5.3.1 Unsur Gaya Bahasa Sebagai Teras yang 

Menunjangi Keindahan Pantun Gubahan Loo 

Mun 

176 

  

5.3.2 Keindahan yang Bersifat Mengajar dan Mendidik 177 

 
5.4 Kesimpulan 

 
179 

 
5.5 Cadangan 

 
180 

RUJUKAN             

  

182 

LAMPIRAN             

 

188 

 

  



xi 

 

 

SENARAI JADUAL 

 

No. Jadual  Muka Surat 

4.1 Perkaitan Nilai Murni dengan Rangkap Pantun 112 

4.2 23 Nilai Murni Kasih Sayang dalam Pantun 114 

4.3 14 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murnia Kasih 

Sayang Kepada Ahli Keluarga 

116 

4.4 7 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Harga Diri 117 

4.5 6 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Toleransi 117 

4.6 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Kejujuran 118 

4.7 2 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Cinta 

Kepada Negara 

118 

4.8 2 Rangkap Pantun Berkaitan Aspek Penglibatan 

Kepada Pembangunan Negara 

119 

4.9 4 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Kerajinan 119 

4.10 3 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Kerjasama 120 

4.11 3 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Berhemah 

Tinggi 

120 

4.12 2 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni 

Bertanggungjawab 

121 

4.13 2 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni Kebebasan 121 

4.14 1 Rangkap Pantun Berkaitan Kepercayaan Kepada 

Tuhan 

121 

4.15 2 Rangkap Pantun Berkaitan Nilai Murni 

Kesederhanaan 

122 

4.16 Bilangan Rangkap Nilai-nilai Murni Berdasarkan 

Pantun Gubahan Loo Mun 

123 



xii 

4.17 12 Nilai-nilai Murni Berdasarkan Pantun Gubahan 

Loo Mun 

126 

 

 

  



xiii 

 

 

SENARAI RAJAH 

 

No. Rajah  Muka Surat 

3.1 Reka Bentuk Kajian 51 

3.2 Kerangka Konseptual 62 

 

 

  



xiv 

 

 

SENARAI SINGKATAN 

 

ASN Anugerah Sastera Negara 

DSKP Dokumen Standard Penaksiran 

KBSM Kurikulum Bersepadu Sekolah Menengah 

KSSM Kurikulum Standard Sekolah Menengah 

PdP Pengajaran dan Pembelajaran 

PERSPEKTIF Persatuan Penterjemahan dan Penulisan Kreatif Malaysia 

 

 

  



xv 

 

 

SENARAI LAMPIRAN 

 

A Kulit Buku `Pantun Melayu di-Gubah oleh Loo Mun’ 

 



 

 

BAB 1 

 

 

 

 

PENGENALAN 

 

 

 

 

1.1 Pendahuluan 

 

Pantun merupakan sejenis genre puisi Melayu tradisional yang dimilik bangsa Melayu 

sejak zaman berzaman dan diwarisi sebagai pusaka bangsa Melayu yang asli dan tinggi 

mutunya. Namun begitu, permulaan sejarah pantun Melayu sebagai seni sastera popular 

di alam Melayu masih agak kabur (Airil Haimi Mohd Adnan & Indrani Arunasalam 

Sathasivam Pillay (2020, ms.1). Oleh itu, sarjana bahasa dan sastera percaya bahawa 

pantun Melayu memuncak melalui pertumbuhan Empayar Melayu Melaka antara 1400-

an hingga 1500-an (Salleh, 2014). Secara kebetulan, ini juga merupakan tempoh apabila 

pantun Melayu yang paling terkenal dan abadi pertama kali direkodkan. Pantun diiktiraf 

oleh para sarjana sebagai sebuah warisan yang keasliannya dimiliki oleh bangsa Melayu 

(Airil Haimi Mohd Adnan & Indrani Arunasalam Sathasivam Pillay (2020, ms.1). 



2 

Malahan, pada bulan Disember 2020, pantun telah diiktiraf sebagai warisan tidak ketara 

oleh pihak UNESCO. 

 

Sebagai warisan asli bangsa Melayu, pantun lahir daripada kreativiti masyarakat 

Melayu itu sendiri tanpa dipengaruhi oleh tradisi asing. Pantun diterima umum sebagai 

puisi ciptaan asli orang Melayu bukan saduran atau penyesuaian daripada puisi-puisi 

Jawa, India, Cina dan sebagainya (Harun Mat Piah, et al, 2000, ms.112). Menurut 

Abdul Halim Ali (2015) pantun merupakan puisi Melayu tradisional yang paling 

popular berbanding jenis-jenis puisi tradisional Melayu yang lain. Populariti pantun 

melewati zaman tradisionalnya, malah hadir dalam masyarakat Melayu moden melalui 

peluasan aspek tema dan fungsi. 

 

Menurut Harun Mat Piah (1989) pantun menjadi salah satu bentuk puisi 

tradisional yang dihasilkan oleh masyarakat Melayu sebagai bukti keintelektualan 

mereka dalam bentuk lisan yang tetap utuh sehingga ke hari ini. Pernyataan ini 

diperkuat oleh Muhammad Haji Salleh (1999) yang berpendapat bahawa ‘pantun’ 

merupakan puisi yang diwarisi secara turun-temurun dan digunakan oleh semua 

kelompok masyarakat tanpa mengira hierarki dan latar belakang. Secara tidak langsung, 

kehebatan pantun membuktikan kebijaksanaan masyarakat Melayu yang sentiasa 

evergreen sehingga ke hari ini hasil luahan interaksi manusia dengan alam 

sekelilingnya.  

 

Siti Hajar Che Man (2013) menyebut pantun sebagai hasil kreatif manusia 

Melayu yang terawal dan khazanah silam yang amat bernilai, melambangkan kehebatan 

pemikiran kreatif manusia Melayu yang tinggi nilai sasteranya. Malahan, pantun turut 



3 

mengandungi nilai dokumentari yang tiada tandingannya. Bahkan, pantun merupakan 

salah satu genre asli kesusasteraan yang menjadi wahana bagi pengucapan dalam 

pelbagai jurusan aktiviti kehidupan masyarakat. Tidak ketinggalan juga pantun 

dijadikan alat ekspresi bagi kehidupan yang lebih tinggi, iaitu moral dan agama, aspek-

aspek yang lebih kompleks yang membawa kepada pemikiran kosmologi dan 

kosmogoni yang lebih bersifat abstrak berbanding kehidupan seharian. Istimewanya 

pantun ternyata dapat merakam cara hidup dan aktiviti kehidupan dengan 

mengeksploitasi unsur-unsur alam yang melatari dan melingkungi persekitaran 

setempat.  

 

Kehebatan pantun yang padat dengan garapan makna menerusi pemilihan kata 

yang padu turut diabsahkan oleh sarjana Barat.  Daillie (1988) misalnya berpendapat 

bahawa pantun adalah puisi yang merangkumkan keseluruhan idea lengkap seperti 

alam semester yang ringkas. Ketakjuban sarjana Barat terhadap keunikan pantun turut 

diperjelaskan seperti dalam petikan di bawah: 

 

Despite this apparent simplicity, generations of Europeans and Southeast 

Asians have found themselves ensnared by the pantun’s enigmatic charms, and 
convinced it provides a unique window on to the ‘soul’ of the Malays, being ‘the 
essential vehicle of [Malay] traditional culture and the most familiar and 

commonly shared expression of their civilisation”.  
(Daillie 1988, ms.151) 

 

Maka, tidak hairanlah jika pantun sentiasa mendapat tempat dalam kalangan 

pengarang-pengarang Melayu, antaranya dalam karya historiografi Melayu dan 

beberapa genre lain dalam korpus Kesusasteraan Melayu Tradisional. Hal ini demikian 

kerana pantun dapat menjadikan sesuatu peristiwa yang dikarang lebih indah dengan 

paduan nilai estetika tanpa mengubah tujuan kepengarangannya seperti beberapa karya 



4 

historiografi Melayu seperti Hikayat Raja-raja Pasai, Sulalatus Salatin (Sejarah 

Melayu), Bustanus Salatin dan beberapa yang lain. Keunikan pantun turut mendapat 

perhatian kaum lain di alam Melayu terutama apabila berlakunya penghijrahan besar-

besaran kaum Cina dan India semasa kolonialisasi British pada abad ke-19 Masihi. 

Pantun berasimilasi dengan penggunaan ‘bahasa pasar’ (bazaar Malay) yang dituturkan 

oleh golongan ini sehingga membentuk kelainan kepada bentuk yang asal (Muhammad 

Salleh, 1991). Tambahan pula, kemunculan pantun peranakan memperhebat 

perkembangan pantun di alam Melayu sehingga menjadikan bentuk ini milik semua 

masyarakat tanpa mengira batas keturunan dan kelas masyarakat (Salmon 1978; Oong, 

1996; Tan, 1980) dan lain-lain.  

 

Menurut Ding (2008), terdapat satu bentuk pantun yang dihasilkan oleh 

golongan Baba-Nyonya yang dinamakan sebagai ‘Pantun Peranakan’. Mereka 

dipanggil ‘Peranakan’ kerana mengamalkan kebudayaan warisan tradisi Cina yang 

diasimilasi dengan pengaruh kebudayaan Melayu (Sa’adiah Ma’alip & Rahilah Omar 

2018, ms. 313). Maka dengan itu, pantun ini digunakan oleh mereka untuk melahirkan 

perasaan cinta, kasih, rindu dan pelbagai perasaan yang terbungkam dalam diri 

menggunakan metafora flora dan fauna. Kenyataan ini diistilah oleh Ding (2008) 

sebagai ‘kesamaan dalam kepelbagaian’ jika perbandingan dibuat dengan pantun 

Melayu. Justeru, ini memperkuat tarikan pantun kepada masyarakat di alam Melayu 

sehingga turut mendapat tempat dalam kalangan penulis Cina yang lain antaranya Loo 

Mun (nama pena).  

 

 

 



5 

1.2 Latar Belakang Kajian 

 

Pantun amat popular dan dikenali sebagai penunjuk imej masyarakat Melayu yang 

terbukti menjadi mercu tanda tamadun dan nilai budaya yang tinggi. Pantun dalam 

masyarakat Melayu berperanan sebagai wadah yang amat bermakna untuk 

mengkomunikasikan pelbagai peringkat kehidupan yang dilalui oleh masyarakat. 

Menerusi pantun, manusia berinteraksi dengan alam dan manusia secara langsung dan 

tidak langsung. Dalam kesusasteraan Melayu, terdapat beberapa unsur keindahan 

estetika yang sering digunakan dalam pantun dan karya sastera yang lain. Elemen 

seperti keindahan bahasa paling banyak dibincangkan kerana pantun Melayu sering 

menggunakan bahasa yang indah dan berirama. Penggunaan kata-kata yang lancar, 

rima yang harmoni dan irama yang baik menjadikan rima pada pantun terdengar indah 

dan menarik. 

 

Selain itu, irama dan bunyi dalam pantun Melayu mempunyai irama yang 

tersendiri antaranya pengulangan bunyi atau corak rima tertentu. Corak rima seperti 

a/b/a/b digunakan untuk memberi keindahan kepada bunyi dan irama pantun. Pantun 

juga mempunyai unsur perlambangan simbol dan metafora untuk menyampaikan 

maksud secara halus. Bahkan, Metafora boleh menggambarkan keindahan alam semula 

jadi, perasaan cinta atau situasi sosial dengan cara yang indah dan memikat. Keindahan 

alam semula jadi yang menjelaskan tentang alam dan unsur alam sering digunakan 

dalam puisi sebagai sumber keindahan dan inspirasi. Pemandangan semula jadi, seperti 

bunga, sungai, bulan atau bintang, sering digambarkan dengan kata-kata yang indah 

untuk mewujudkan suasana yang menyenangkan. Keindahan emosi dan perasaan dalam 

sajak Melayu juga sering menggambarkan perasaan, cinta, rindu, atau kesedihan 



6 

dengan cara yang indah. Maka dengan itu, ekspresi emosi dan perasaan yang mendalam 

boleh mencipta keindahan dalam pantun. 

 

Pantun adalah satu bentuk puisi yang indah dan popular dalam budaya Melayu 

yang sering dideklamasikan semasa majlis keramaian, majlis perkahwinan, malah 

dalam perbualan seharian. Sejarahnya yang kaya dan dihargai kerana aliran berirama 

dan berupaya untuk menangkap emosi dan cerita dengan cara yang ringkas. Pantun 

biasanya terdiri daripada empat baris dengan skema rima a/b/a/b, bermakna baris kedua 

dan keempat berima antara satu sama lain. Setiap baris terdiri daripada lapan hingga 12 

suku kata dan selalunya berlaku jeda atau perubahan pemikiran antara dua baris 

pertama (pembayang) dan dua baris kedua (maksud). Pantun terkenal dengan sifatnya 

yang ringkas dan lirik, sering menyampaikan kebijaksanaan, jenaka, atau sentimen 

romantis.  

 

Dipercayai bahawa penulis Cina menyumbang kepada perkembangan bahasa 

dan kesusasteraan Melayu dari awal abad ke-20 hingga dua atau tiga dekad yang lalu. 

Kumpulan Baba, misalnya menghasilkan beberapa puisi dan pantun dalam bahasa 

Melayu bagi menyesuaikan cara hidup mereka dengan budaya penduduk tempatan. 

Asal usul adat ini boleh didapati di Pulau Pinang dan Melaka malah ada ahli keluarga 

Baba ini yang giat melakukan Dondang Sayang dan kemudiannya mencapai 

kemasyhuran. Sehingga akhir hayatnya, Baba Kim Teck dianggap sebagai tokoh 

dondang yang disegani.  

 

Di samping itu, pengarang Cina juga telah mencipta kamus Cina-Melayu yang 

sangat asas kerana keperluan untuk memahami bahasa Melayu. Kemudian, pencipta 



7 

kamus yang lebih berpengetahuan dan berdedikasi seperti Yang Quee Yee dari 

Singapura mengembangkan usaha ini. Lewis memetik sejumlah lima pantun kuatrain 

dan satu rangkap niat tambahan dalam tiga buku Panduan Belajar Bahasa Melayunya. 

Melalui pelbagai modulasi yang diurus dengan baik, Lewis berjaya mengekalkan 

kependekan dan irama pantun. Beliau memberikan pelajarnya versi pantun Melayu 

yang meriah bahasa Inggeris. Berikut dibentangkan empat daripada bait yang 

menunjukkan cara pantun tersebar ke seluruh dunia. Penghijrahan orang Melayu 

sebagai pendatang atau buruh ke Pulau Krismas, Cocos, Sri Lanka, Afrika Selatan, 

Belanda dan Suriname telah menghasilkan komposisi dan penggunaan pantun dalam 

melaksanakan fungsi tradisional dan baharu.  

 

Menariknya, melalui penggunaan flora dan fauna, kandungan alam semula jadi 

mungkin dapat dieksploitasi dalam gubahan pantun Melayu. Memandangkan dunia 

berada di tangan seseorang, spektrum kreatif dalam pantun menawarkan pembuatnya 

ruang ekspresi emosi yang luas. Antara objektif utama kajian empirikal ini dijalankan 

adalah untuk menambah kanun kesusasteraan Melayu, terutamanya arkib pantun 

Melayu tradisional di alam Melayu. Perkara yang menjadi tumpuan unik tetapi agak 

mudah adalah pantun bahasa Melayu yang sebahagian besarnya tidak 

didokumentasikan masyarakat India Melaka Ceti Malaysia (juga dirujuk Melaka 

Chettis), orang India secara lahirnya beragama Hindu tetapi siapa juga memiliki bahasa 

Melayu sebagai bahasa ibunda mereka berbanding dengan orang Melayu itu sendiri. 

 

Kumpulan etnik majoriti Melayu-Islam selama bertahun-tahun juga memberi 

sedikit perhatian kepada sosiosejarah Ceti Melaka berbanding dengan orang Cina yang 

lebih besar dan lebih menonjol dan ahli masyarakat peranakan atau Portugis Peranakan 



8 

dalam negeri yang sama. Kini, kebanyakan masyarakat Cti Melaka yang kecil 

bilangannya masih hidup dan tinggal di negeri Melaka moden, Malaysia. Masyarakat 

ini tinggal di sebuah perkampungan kecil di tengah-tengah bandar Melaka yang 

bernama Kampung Chetti. Namun, komuniti unik ini bersungguh-sungguh terus 

mengekalkan tradisi hidup peranakan Malaysia.  

 

Sebagai keturunan pelaut dari benua India yang berkahwin dengan wanita 

tempatan alam Melayu (Gopal, 2017; Hoerder, 2002), orang Melaka Chetti naturally 

adopted the local lingua franca bahasa Melayu atau dalam bahasa Melayu sebagai 

bahasa pertama mereka bersama-sama dengan adat (atau secara harfiah, adat resam) 

orang Melayu, tingkah laku dan paling menarik kehebatan sastera mereka. Bukan 

sahaja di Melaka, Ceti berjaya mengamalkan tradisi sastera orang Melayu yang mereka 

temui dan tinggal bersama. Mereka juga mengadaptasi bahasa dan bentuk sastera orang 

Melayu untuk menjadi sebahagian daripada identiti hibrid unik mereka sendiri. Tanpa 

bayangan keraguan, pantun Melayu Ceti Melaka bukanlah satu paradoks malah bentuk 

pantun Melayu yang lebih kecil tetapi menjadi gabungan dua pandangan dunia yang 

unik dan dihayati pengalaman. 

 

Pantun Chetti Melaka yang dikaji ini datangnya daripada sumber fokus 

pengalaman dan kenangan seorang perempuan bernama Meenachi Genasamy yang 

berusia hampir 90 tahun. Pertemuan di Melaka Chetti kemudiannya ditemu bual di 

lapangan selama lebih daripada satu tahun. Puan Meenachi kini diakui oleh kerajaan 

Malaysia sebagai seorang sumber hidup sastera Melayu Melaka Chetti Indians.  

Warisan dan muzik ‘Dondang Sayang’ merupakan satu lagi bentuk seni tradisional luar 

biasa yang mengandungi pantun Melayu lirik lagu dan tarian untuk hiburan. Pengkaji 



9 

mendapati tafsiran dan sejarah pantun, sejak dahulu lagi memaparkan asal usul epik 

Malaya turut menemui beberapa muzik yang dipelihara serupa dengan melodi yang 

masih hidup dari zaman pra-Islam atau al-Andalusia, tetapi dianggap lebih tua. 

Gabungan daripada puisi, muzik dan tarian Amazigh mungkin begitu hebat 

sehinggakan orang Cina konservatif pun menyesuaikan gaya muzik ini untuk seketika 

sebelum ia diharamkan pada abad ke-14.  

 

Pantun sebagai hiburan, rayuan dan penceritaan berkembang menjadi seni 

ekspresi yang halus, kemudiannya dipengaruhi oleh budaya Cina, Sunda dan Eropah. 

Namun begitu, pengaruh muzik dari Malaysia tidak dihargai di mana-mana. Jabatan 

muzik Cina menuntut muzik Cina disimpan sebagai pentatonik tradisional semata-mata 

membenarkan penggunaan (nota lulus) untuk penghalusan. Masyarakat Sunda yang 

semakin rapuh berkembang secara beransur-ansur, mencerminkan budaya baru mereka 

dalam puisi dengan menggunakan unsur metafora dan simbol seperti haiwan, tumbuhan 

dan buah-buahan. Penggunaan kedua-dua unsur ini ternyata telah membawa kepada 

perbezaan penerangan.  

 

Penyair Malaysia tanpa nama menjadi tuan dalam seni puisi metafora dan muzik 

sehingga menarik perhatian penyair Parsi Hafez pada abad ke-14. Malahan, 

pengurangan atau pemusnahan seni tarian, puisi dan muzik dengan jelas merosakkan 

pergerakan Kristian dan Islam di Eropah, Timur Tengah dan Afrika Utara. Pantun 

Malaysia pula berkembang dengan pesat dan menjadi sangat popular sehingga seni ini 

dipersembahkan kepada golongan bangsawan negara jiran dan dimainkan oleh rakyat 

biasa sebagai krontjong. Seni pantun ini kemudiannya ditulis dengan sangat menarik 

dalam ‘Baba Melayu’ dengan banyak perkataan pinjaman daripada bahasa Cina, 



10 

pantun, syair dan dondang oleh orang Cina-baba Malaysia. Mereka mula menerbitkan 

puisi yang dirujuk di Melaka, Singapura dan Pulau Pinang pada akhir abad ke-19 

selepas teknologi percetakan dan pendidikan mubaligh diperkenalkan di alam Melayu.  

 

Karya-karya pengarang ini, termasuk Na Tien Piet dan Siow Hay Yam, 

mewakili satu bab yang sangat penting dan unik dalam sejarah kesusasteraan Melayu 

moden. Selain mempunyai nilai budaya, intelek dan sosial yang hebat ia turut 

menggambarkan kehidupan dan pandangan masyarakat Baba Nyonya dan hubungan 

mereka dengan orang Melayu. Namun, sehingga ke hari ini, perkembangan dan 

pertumbuhan dinamik kesusasteraan sedemikian yang menjangkau lebih setengah abad 

(1890-1940-an) terasing dan dianggap sebagai kesusasteraan marginal dalam sejarah 

kesusasteraan Melayu kerana tidak mempunyai prestij sastera dalam sastera karya 

pengarang Melayu. Kesan kesusasteraan Melayu terhadap kesusasteraan Rusia boleh 

diperhatikan dalam karya yang meniru gaya puisi Melayu seperti puisi yang ditulis oleh 

penyair Rusia Valery Bryusov (1873–1924), Adelina Adalis (1900–1969), Alexander 

Zhovtis, dan Grigory Permyakov, sekitar pergantian abad ke-19 dan ke-20.  

 

Tanda-tanda Kepulauan Melayu dalam ciptaan Valery Bryusovl (1909) 

Malayskie Pesni (Lagu-Iagu Melayu) dilihat dengan jelas melalui aroma bunga 

cempaka diserap angin, pokok beringin, pisang, pandan, sawah kelap, harimau dalam 

semak, ombak putih di pinggir pantai. Sudah tentu, terdapat juga puisi watak dan irama 

muzik (Victor A. Po adaev, 2002) menerusi Serenade Song yang ditulis oleh Adelina 

Adalis menjadi salah satu puisi yang paling terkenal pada abad ke-20. Dalam bahasa 

Rusia pula terdapat seribu lagu memandangkan beberapa penyair Rusia kontemporari 

juga tertarik kepada puisi dan menggunakan rima dan irama untuk mencetak karya 



11 

mereka. Salah satu puisi tersebut adalah pantun oleh Svetlana Gorshunova (1974–

2001). 

 

Puisi Melayu juga boleh didapati dalam Malaysky Stikh (Gorshunova, 2000). 

Walaupun lagu-lagu rakyat ini jarang berkumandang, puisi itu masih kedengaran dalam 

boria, dondang sayang dan zikir barat. Sajak masih kerap digunakan oleh pengacara 

dan penyampai untuk memulakan, mengakhiri, dan menyelitkan ucapan di pelbagai 

acara dan upacara, termasuk peminangan dan upacara perkahwinan. Muhammad Haji 

Salleh, MD, Salleh Yaapar, Tajul Kelantan, Darus Ahmad, Harun Mat Piah, Zainal 

Abidin Bakar, Jamilah Ahmad, Samad Ahmad, Zakaria Hitam, Asmad, Ghazali Dunia, 

dan Yahya Ismail hanyalah segelintir daripada kalangan ulama Melayu yang telah 

mengkaji dan membincangkan perihal pantun. Manakala, R.O. Winstedt, H. Overbeck, 

A. Hamilton, M. G. Emies, C. Hooykaas, L. Phillip Thomas, R. J. Wilkinson, C. Hugh 

Holman, dan Rene Daillie adalah antara ahli akademik Barat yang hadir.  

 

Pantun berfungsi sebagai jendela kepada cara hidup masyarakat Melayu pada 

zaman dahulu. Hanya lima buah buku besar digunakan dalam analisis penulisan bukan 

fiksyen wanita di Tanah Melayu kolonial ini termasuklah Through the Malay 

Archipelago (1909) oleh Emily Richings, The Chersonese with the Gilding Off 

(1885/1993), oleh Emily Innes (1843-1927), The Golden Chersonese and The Way 

Thither (1883) oleh Isabella Bird (1831- 1904), To Siam and Malaya in the Duke of 

Sutherland's Yacht, "Sans peur" (1889) dan Malayan Landscape (1946) oleh Katharine 

Sim. Hanya pengarang Sim sahaja yang membuat sebutan ringkas tentang puisi itu di 

Landskap Malaya dan kemudiannya mengembangkan menjadi sebuah buku yang 



12 

secara keseluruhannya berfungsi sebagai buku asas yang tidak ternilai untuk memahami 

bentuk ayat ini.  

 

Malah, rujukan pantun atau ragam bahasa Melayu yang lain tidak boleh didapati 

dalam terbitan Bird, Caddy, dan Innes pada abad kesembilan belas atau yang paling 

kronik awal pada abad ke-20 di semenanjung Tanah Melayu. M.B. Lewis adalah satu-

satunya pengarang wanita di Tanah Melayu sebelum merdeka yang memetik dan 

mentafsir puisi, tetapi kurang kerap daripada Sim. Oleh itu, penulisan ini ditujukan 

kepada dua wanita Inggeris di Tanah Melayu yang menyumbang kepada penyebaran 

puisi yang dikarang ketika itu untuk pembaca Inggeris.  Pantun turut digemari oleh 

seluruh golongan dalam masyarakat, seawal usia kanka-kanak, orang muda hingga 

golongan tua (Edi Sedyawati et al, 2004). Dari aspek penyebaran, memperlihatkan 

perubahan yang lebih besar apabila pantun sudah diperluas daripada tradisi lisan, 

tulisan dan kemudiannya berkembang dalam bentuk biasan ekoran perkembangan era 

siber.  Meskipun begitu, “aspek bentuk dan struktur pantun kekal sebagaimana asalnya 

di samping seni pengucapannya yang terus menekankan kepada susunan irama” (A. 

Halim Ali, 2015, ms.46).  

 

Menurut Zahir Ahmad (2005) pantun adalah rakaman pengalaman dan 

pemerhatian peribadi si pemantun dalam menjalani kehidupan seharian. Pengalaman 

dan pemerhatian tersebut diungkapkan semula dalam baris-baris yang terhad tetapi 

tidak menjejaskan mesej yang hendak disampaikan. Menerusi pantun juga pengkaji 

dapat memahami falsafah, aliran pemikiran dan pandangan hidup masyarakat Melayu 

zaman berzaman. Selanjutnya, Zahid Ahmad (2005) menyebutkan bahawa luasnya 

ruang cakup yang diliputi oleh pantun menyebabkan kajian-kajian yang dilakukan ke 



13 

atasnya terlihat belum sampai ke penghujungnya. Sehingga kini, terdapat beberapa 

kajian yang dilakukan oleh sarjana, misalnya oleh Hamn Mat Piah (1989) dan juga oleh 

Francois-Rene Dailie (1988) yang meneliti pantun dari aspek dalaman dan juga 

luarannya. Kajian lain seperti yang dilakukan oleh Norazit Selat dan Zainal Abidin 

Borhan (1996) melihat pantun daripada aspek akal budi Melayu. Malah, ada juga kajian 

yang mencuba melihat struktur ayat dalam pantun Melayu (Nik Safiah Karim, 1986). 

 

Meskipun pantun sebagai warisan asli Melayu yang lahir dalam alam Melayu 

digunakan dalam kehidupan orang Melayu, namun terdapat juga dalam kalangan orang 

bukan Melayu yang turut menghayati dan menggunakan pantun dalam kehidupan 

mereka. Di Malaysia, orang bukan Melayu seperti kaum Cina, India, Kadazan, Iban dan 

sebagainya sering menggunakan pantun dalam acara-acara tertentu masyarakat mereka 

seperti dalam acara sambutan Keamatan, acara kebudayaan atau acara-acara rasmi 

Kerajaan yang lain.  

 

Pengarang Perancis bernama Henri Fauconnier pernah menghasilkan karya 

berjudul Malaisie (1930) yang menunjukkan kebijaksanaan meletakkan jiwanya dalam 

kesusasteraan Melayu terutama dalam aspek pantun. Karya Malaisie yang memenangi 

Hadiah Kesusasteraan Perancis, Hadiah Goncourt pada tahun sama, mengagumkan 

pengkaji sastera apabila mengandungi maksud baris yang mempunyai kiasan tinggi. 

Sasterawan Negara (SN), Prof Emeritus Dr. Muhammad Haji Salleh yang 

menterjemahkan naskhah Fouconnier itu ke bahasa Melayu dengan judul `Nurani 

Tanah Melayu` menyifatkan pantun pengarang Perancis itu sebagai luar biasa. 

Walaupun pantun dalam bahasa Perancis tidak mengikut rima seperti pantun dalam 

bahasa Melayu, ia tetap mempunyai kiasan yang tinggi. Malaisie menyorot idealisme 



14 

pengarangnya dalam memahami dan menyelami ritual, adat serta budaya kaum di 

Tanah Melayu. Malaisie juga boleh dianggap rakaman keadaan Tanah Melayu sekitar 

awal 1900-an, iaitu ketika Henri Fauconnier berkhidmat di negara ini sebagai pengurus 

ladang sekitar tahun 1905 hingga 1914. 

 

Malah, terdapat banyak kajian akademik oleh sarjana dan ahli akademik bukan 

Melayu yang menyusun, menggubah dan mengkaji pantun dengan pelbagai tujuan. 

Johari Yahaya (2015) dalam kajiannya menyebut bahawa sarjana dan penulis 

berketurunan Cina seperti Goh Then Chye, Liaw Yock Fang, Phoon Mun Kwong, F.L. 

Wong turut membantu menyebarluaskan kefahaman masyarakat dunia terhadap 

keunggulan pantun. Seorang sarjana Belanda bernama De Hollander (1893) yang 

mengkaji pantun pernah menyebutkan bahawa pantun mempunyai tempat khas dalam 

peradaban Melayu kerana menurutnya pantun merupakan ciptaan asli kaum Melayu, 

berbeza dengan seloka yang disadur dari peradaban India dan syair yang berasal dari 

peradaban Arab.  

 

Keaslian alam Melayu inilah yang dikatakan sangat mengasyikkan oleh Victor 

Hugo, iaitu seorang sasterawan terkemuka Perancis yang pernah menghasilkan sebuah 

buku yang bertajuk Les Orientales pada tahun 1829, iaitu antalogi sajak dan puisi 

bertemakan Timur. Antara puisi yang termaktub dalam antologi ini adalah ‘Pantun 

Melayu’ (Pantoum Malais) yang kemudiannya diterjemahkan oleh Ernest Fouinet, 

salah seorang sasterawan Perancis yang giat mempelajari bahasa-bahasa Timur 

termasuk bahasa Melayu. Jelasnya, pantun mempamerkan keunggulan bakat kreatif 

masyarakat Nusantara dalam berkongsi warisan bersama. Tambahan lagi, “pantun telah 

lama menjadi sebahagian daripada identiti rakyat yang disematkan dengan nilai-nilai 



15 

estetika, pedoman, iringan muzik dan budaya masyarakat” (Muhammad Salleh, 2023, 

ms. 49). 

 

Ternyata, pantun menjadi satu sumber khazanah masyarakat Melayu yang 

sangat tinggi nilainya sehingga menjadi sumber kajian ramai sarjana baik dalam dan di 

luar alam Melayu. Terdapat banyak kajian yang pernah dilaksanakan oleh pengkaji 

Barat tentang pantun. Menurut Muhammad Qhidir Mat Isa, kajian tentang pantun 

dimulakan oleh beberapa pegawai Inggeris dan Belanda yang sangat tertarik dengan 

budaya ini. Antara pengkaji orientalis terawal adalah Johannis Christopher Lorberi 

(1688) dengan transliterasi pantun Melayu-Latin. Kemudian, diikuti oleh William 

Marsden yang terawal membincangkan secara mendalam proses dan fitur pantun 

Melayu dalam transliterasi pantun Melayu-Inggeris, iaitu Grammar of Malayan 

Language, with an Introduction and Praxis (1812).  

 

Kemudiannya diikuti oleh nama-nama lain seperti R.O. Winstedt dan R. J. 

Wilkinson, A History of Classical Malay Literrature (1969), Francois-Rene Daillie, 

Alam Pantun Melayu: Studies on the Malay Pantun (1990), A. W. Hamilton, Malay 

Pantuns (1959), manakala J. Crawford, C. A. Van Ophuijsen, H. Overbeck, A. 

Hamilton, M. G. Emies, C. Hooykaas, L. Phillip Thomas dan C. Hugh Holman. Victor-

Marie Hugo pula adalah orientalis yang bertanggungjawab mengeksport seni pantun ke 

dunia sastera Eropah dengan nama lain ‘pantoum’ dalam catatannya, Les Orientales 

(1829).  

 

Daripada catatan tersebut, muncullah Ernest Fouinet, penyair Perancis yang 

mempopularkan seni pantun ke dalam literatur moden Eropah sekitar abad ke ke-19 



16 

dan ke-20. Di Amerika Syarikat, nama-nama yang turut sama mempopularkan seni 

‘pantoum’ ini antaranya Anne Waldman, Donald Justice melalui karya John Ashbery 

Some Trees (1959). Di Sri Lanka pula terdapat seni hampir yang sama dengan pantun 

yang dinamakan ‘phantong’ dan dicirikan dengan seni bahasa percampuran antara 

Melayu, Sinhala dan Tamil. Di samping itu, dalam budaya beberapa suku asli Nusantara 

terdapat istilah budaya yang sehomofon dan serupa dengan pantun seperti 

Minangkabau dengan ‘panuntun’, iaitu sastera lisan yang menjadi panduan tatasosial, 

Tagalog dengan ‘tonton’, bermaksud tersusun, Bisaya dengan ‘panton’ bermaksud 

mendidik, suku Toba dengan ‘pantun’ bermaksud kesopanan dan kehormatan. 

 

Chong (2006) dalam tulisannya juga pernah menyebutkan bahawa terdapat 

penglibatan golongan Baba dalam pengucapan puisi pantun Melayu. Penglibatan ini 

sudah menjangkau usia 115 tahun yang bermula dengan seorang mualaf yang bernama 

Mohamad Moor Ta Kup. Beliau telah menerbitkan kumpulan pantunnya berjudul Ini 

Pantun Karang-Karangan pada tahun 1889 di Koh Yew Hean Press, di Singapura. 

Golongan penulis Baba ini juga terlibat dalam usaha penterjemahan dan dikatakan 

menterjemahkan karya roman klasik China ke bahasa Melayu rendah (Low Malay) 

secara besar-besaran. Usaha terjemahan itu bukan sekadar muncul sebagai satu bentuk 

industri baharu, malah membawa dampak ke atas pertumbuhan sebuah gejala Baharu, 

iaitu kebudayaan Baba (Chong, 2006).  

 

Bukan sahaja kaum Cina, pantun Melayu turut terkenal dalam kalangan 

masyarakat India, khususnya golongan Ceti Melaka. Menurut Airil Haimi Mohd Adnan 

dan Indrani Arunasalam Sathasivam Pillay (2020) bukan sahaja Ceti Melaka berjaya 

mengamalkan tradisi kesusasteraan orang Melayu yang mereka temui dan tinggal 



17 

bersama, bahkan mereka juga mengadaptasi bahasa dan bentuk sastera orang Melayu 

untuk menjadi sebahagian daripada identiti kacukan mereka yang tersendiri. Tidak 

dapat dinafikan bahawa pantun Melayu Ceti Melaka bukanlah paradoks atau bentuk 

pantun Melayu yang lebih kecil tetapi ia adalah gabungan dua pandangan dunia dan 

pengalaman hidup yang unik.  

 

Malah, Chetti Melaka beranggapan bahawa “pantun Melayu adalah milik setiap 

orang termasuk orang Melayu, India Peranakan (Ceti Melaka), Cina Peranakan (atau 

Baba dan Nyonya) dan juga Portugis Peranakan” (Airil Haimi Mohd Adnan & Indrani 

Arunasalam Sathasivam Pillay (2020, ms. 18). Jelasnya, pantun Melayu bukanlah karya 

sastera yang asing kepada pengarang bukan Melayu, malah ia juga dianggap sebagai 

milik kaum lain di Malaysia, khususnya kaum Baba dan Nyonya, Ceti serta Peranakan 

Portugis di Melaka. Pantun dalam konteks kepelbagaian pemilik ini menjadi satu daya 

tarikan seni budaya yang sangat menakjubkan yang mampu menarik keinginan 

pengkaji dan sarjana luar negara untuk mengkajinya. 

 

 

1.3 Pernyataan Masalah 

 

Meskipun puisi pantun sangat popular dan dikenali dalam masyarakat Melayu, namun 

tidak ramai dalam kalangan kaum bukan Melayu yang terlibat secara serius dalam 

usaha mengumpul, menggubah dan menerbitkan pantun-pantun dalam bahasa Melayu. 

Dalam kalangan kaum Cina hanya beberapa orang sahaja dalam kalangan pengarang 

kaum Cina Malaysia yang terlibat dalam menggubah pantun Melayu. Meskipun pernah 

dibuktikan bahawa kaum Cina berketurunan Baba dan Nyonya pernah menghasilkan 



18 

pantun Melayu, namun pada hakikatnya fenomena itu berlaku beberapa dekad yang 

lalu. Demikian juga dalam kalangan kaum India, terdapat golongan Chetti yang 

mempopularkan pantun Melayu, khususnya Chetti di Melaka.  

 

Hakikatnya, serupa dengan kaum Baba Nyonya yang pernah mempopularkan 

pantun Melayu dalam kehidupan mereka, namun penglibatan kaum bukan Melayu pada 

masa kini dapat dikatakan tidak ketara dan tidak menunjukkan keinginan untuk 

memelihara, mengumpul, menggubah dan menerbitkannya. Cuma, penglibatan seorang 

pengarang Cina era 1960-an, iaitu Goh Then Chye yang kelihatan berjaya mengumpul, 

menggubah dan menerbitkan buku kumpulan pantun Melayu pada tahun 1961. Usaha 

yang dilakukan oleh Goh Then Chye adalah sangat penting dan mempunyai 

signifikasinya yang tersendiri. Hal ini menjadi suatu perkara yang menarik perhatian 

untuk pembaca atau pengkaji melihat jauh ke dalam fikiran dan pandangan hidup 

pengarang sehingga mampu mengolak, menggubah, menulis pantun dalam bahasa 

Melayu dan menerbitkannya.  

 

Buku yang dimaksudkan itu berjudul `Pantun Melayu` yang digubah oleh 

seorang penulis berketurunan Cina bernama Loo Mun atau nama sebenarnya Goh Then 

Chye. Penerbitan buku pada tahun 1961 ini menghimpunkan sejumlah 121 buah 

pantun. Goh Then Chye yang berkelulusan Ijazah Sarjana Sastera dari Universiti 

Nangyang pernah bertugas sebagai guru di sekolah dan juga pensyarah di Universiti 

Malaya. Buku Pantun Melayu merupakan satu-satunya buku himpunan pantun yang 

diusahakan oleh penulis berketurunan Cina di Malaysia dalam dekad 60-an. Masih 

belum ditemui sehingga kini penulis-penulis bukan Melayu selain Goh Then Chye yang 

menulis dan menggubah pantun Melayu. Sebagai seorang berketurunan bukan Melayu, 



19 

penghasilan buku pantun Melayu adalah sesuatu yang luar kebiasaan dan unik. Apakah 

pantun-pantun gubahan Goh Then Chye juga sama dengan pantun-pantun Melayu lain 

yang terhasil dari minda dan kreativiti orang Melayu sendiri? Hal ini demikian kerana 

“pantun sepertimana juga puisi tradisional Melayu lain adalah wadah pengungkapan 

pemikiran serta falsafah orang Melayu yang merangkumi segenap ruang kehidupan 

baik di alam nyata mahupun di alam ghaib. Puisi larut dalam jiwa masyarakat tidak 

hanya sebagai satu hasil kesenian, tetapi juga menjangkau alam mistik, berperanan 

sebagai wadah pemeliharaan adat, pembinaan sahsiah, pengajaran agama, pengajaran 

ilmu pengasih, pertahanan, hiburan dan kepercayaan” (Abdul Halim Ali, 2007, ms. 2).  

  

Pantun-pantun hasil gubahan Goh Then Chye sangat menarik untuk diperhalusi 

bagi mencari titik temu kehalusan bahasa mahupun maknanya supaya dapat dibuktikan 

sejauh mana pantun yang terhasil dari gubahan penulis bukan Melayu juga mendukung 

nilai pengajaran dan pendidikan yang boleh diteladani masyarakat sepertimana pantun-

pantun yang terhasil daripada penulis Melayu sendiri. Bukan itu sahaja, timbul juga 

persoalan sejauh manakah aspek keindahan dari segi bentuk dan bahasa yang digunakan 

dalam pantun-pantun tersebut memiliki keindahan yang sebanding dengan pantun 

Melayu gubahan pengarang Melayu sendiri? Persoalan-persoalan ini memerlukan 

jawapan yang bersifat ilmiah supaya dapat membuktikan bahawa pengarang bukan 

Melayu juga mempunyai daya kreatif seni yang setanding dengan pengarang Melayu 

dalam penghasilan pantun Melayu. 

 

 

 

 



20 

1.4 Objektif 

 

Tujuan utama kajian ini adalah untuk mengenal pasti dan membincangkan aspek 

keindahan dalam pantun-pantun Melayu gubahan Loo Mun. Terdapat dua aspek 

keindahan yang difokuskan untuk dianalisis, iaitu keindahan dari sudut gaya Bahasa, 

bentuk dan keindahan yang bersifat mengajar dan mendidik masyarakat menerusi nilai-

nilai murni dalam pantun-pantun Loo Mun. Bagi mencapai tujuan ini secara khusus 

ditetapkan dua objektif sepertimana yang berikut: 

 

1.4.1 Mengenal pasti dan membincangkan jenis unsur-unsur bahasa yang 

menggambarkan keindahan dalam pantun Melayu gubahan Loo Mun. 

1.4.2 Mengenal pasti dan membincangkan aspek bentuk yang menggambarkan 

keindahan dalam pantun Melayu gubahan Loo Mun. 

1.4.3 Menganalisis nilai murni pantun gubahan Loo Mun Sastera Melayu menerusi 

konsep keindahan dalam mengajar dan mendidik. 

 

 

1.5 Persoalan Kajian  

 

1.5.1 Apakah jenis unsur-unsur bahasa yang menunjukkan gambaran keindahan 

dalam pantun Melayu gubahan Loo Mun? 

1.5.2 Aspek bentuk apakah yang menunjukkan gambaran keindahan dalam pantun 

Melayu gubahan Loo Mun? 

1.5.3 Sejauh manakah nilai-nilai murni dalam pantun Loo Mun memberi gambaran 

keindahan dalam mengajar dan mendidik masyarakat? 



21 

1.6 Batasan Kajian 

 

Loo Mun memberi tumpuan kepada nilai moral dan didaktisme yang terpancar daripada 

aspek keindahan dalam mengajar dan mendidik. Dua aspek ini dikaji kerana ia menjadi 

asas bagi menilai ketinggian pantun Melayu sebagai wadah yang menyampaikan 

pendidikan kepada masyarakatnya. Selain dalam pantun, Loo Mun juga menyampaikan 

nilai-nilai Pendidikan dan moral menerusi peribahasa Melayu. Hasil tulisan, gubahan 

pantun dan peribahasa Loo Mun diakui ramai pengkaji kerana sarat dengan nilai murni 

dan pendidikan yang boleh membawa kebaikan kepada masyarakat. 

 

Bagi tujuan kajian ini, fokus hanya diberikan kepada buku Kumpulan Pantun 

Melayu yang mengandungi 121 buah pantun sebagai sumber utama analisis. Pantun-

pantun yang termuat dalam buku ini membawa pelbagai tema dan persoalan tetapi 

masih berligar dalam alam Melayu dan kehidupan masyrakat berbagai kaum di 

Malaysia. 

 

 Sementara itu, dari segi teori, kajian ini memilih teori Puitika Sastera Melayu 

(1989) yang diperkenalkan oleh Sasterawan Negara Profesor Emiritus Dr. Muhammad 

Haji Salleh. Merujuk kepada konsep keindahan yang dikemukakan oleh Muhammad 

Haji Salleh menerusi teori Puitika Sastera Melayu, teori ini telah dibincangkan dalam 

bukunya berjudul Puitika Sastera Melayu: Satu Pertimbangan (1989). Teori ini 

kemudiannya diprincikan dan diterbitkan oleh Dewan Bahasa dan Pustaka pada tahun 

2000 manakala pada tahun 2021 buku ini diterbitkan semula dalam edisi ketiga. 

 



22 

 Idea utama Teori Puitika Sastera Melayu adalah konsep keindahan sastera 

Melayu yang bertitik tolak pada khazanah genre pantun dan prora Melayu. Dari genre 

pantun dan prosa Melayu tradisional ini, Muhammad merumuskan dua belas ciri puitika 

sastera Melayu (dibincangkan lebih terperinci dalam Bab 3). Bagi tujuan kajian ini, 

aspek keindahan yang dikaji dan dianalisis difokuskan hanya kepada unsur bahasa, 

bentuk dan nilai murni (moral yang baik) yang bersifat mengajar dan mendidik. 

 

Bagi tujuan kajian ini, buku Puitika Sastera Melayu (2021) edisi Ketiga dirujuk 

bagi memahami dengan lebih jelas konsep keindahan yang mengajar dan mendidik. 

Konsep keindahan yang mengajar dan mendidik ini juga diterangkan oleh Abdul Halim 

Ali (2018) dalam bukunya berjudul Inti Sari Teori Sastera: Barat dan Malaysia dan 

turut dibahaskan oleh Hashim Ismail dalam artikel jurnal (2019). Justeru itu, kajian ini 

memanfaatkan konsep keindahan yang mengajar dan mendidik sebagai sandaran 

menganalisis dan menghuraikan aspek keindahan pantun dalam mengajar dan mendidik 

masyarakat. Konsep ini lebih dekat dengan genre pantun kerana ia menekankan unsur-

unsur keindahan pada bentuk, bahasa dan hubungannya dengan nilai pendidikan yang 

mengajar dan mendidik masyarakat. 

 

 

1.7 Definisi Operasional 

 

Bagi tujuan memudahkan kefahaman terhadap beberapa istilah yang digunakan secara 

khusus bagi tujuan kajian ini, maka beberapa istilah tersebut diberikan definisinya 

mengiikut konteks kajian ini. Antara istilah tersebut adalah didaktisme, pantun Melayu, 

keindahan dalam mengajar dan mendidik, nilai murni serta tema dan persoalan. 



23 

1.7.1 Nilai Didaktisme 

 

Didaktisme merujuk kepada “nilai-nilai kebaikan yang membawa pengajaran dan 

pemupukan niai murni. Dalam tradisi kesusasteraan Melayu tradisional, aspek 

keindahan hadir dan membawa makna didaktik, pengajaran daripada ciptaan yang 

bersifat keagamaan dan sekular” (Braginsky, 1994, ms.47). Namun, konsep didaktisme 

berbeza dengan keindahan luaran, sebaliknya didaktisme itu larut dalam keindahan 

dalaman yang mengunjurkan hal-hal yang berfaedah, yang baik-baik, bermoral dan 

beretika. A. Halim Ali (2020) pula mengaitkan didaktisme dengan aspek moral dengan 

menyebut bahawa sesebuah karya kesusasteraan yang selari dengan perspektif moral 

itu adalah teks yang isi karyanya memuatkan tema-tema yang berteraskan didaktisme.  

 

Perkara pokok atau isi cerita utama berkait secara langsung dengan nilai-nilai 

didaktisme, manakala persoalan-persoalannya pula berkait langsung dengan isu-isu 

atau perkara-perkara yang mendokong didaktisme itu Dalam konteks kajian ini, 

didaktisme merujuk kepada nilai-nilai moral yang membawa keindahan dalam 

pengajaran kebaikan dan berfaedah kepada masyarakat. Unsur didaktisme ini dirujuk 

kepada pantun-pantun dalam buku Pantun Melayu gubahan Loo Mun dengan sorotan 

khusus dari sudut pengajaran dan pendidikan kebaikan kepada masyarakat. 

 

 

1.7.2 Pantun Melayu 

 

Pantun adalah karya asli ciptaan masyarakat Melayu di Nusantara, khususnya dalam 

kalangan masyarakat Jawa kuno, Sunda, Tagalog dan Melayu. Pantun yang 



24 

dimaksudkan ini “mempunyai strukturnya yang khusus dan berirama. Pantun yang 

diterima umum sebagai puisi ciptaan asli orang Melayu bukan saduran atau 

penyesuaian daripada puisi-puisi Jawa, India, Cina dan sebagainya” (Harun Mat Piah, 

et al, 2000, ms.112). Mulanya, pantun diertikan sebagai “umpama, sepantun 

maksudnya seumpama” (Gazali Dunia,1992, ms. 90). Liaw (1993) pula menyebutkan 

pantun pada mulanya adalah senandung atau puisi rakyat yang dinyanyikan yang 

sehingga masih dinyanyikan.  

 

Pantun merupakan sejenis karya kesusasteraan yang terikat pada bentuknya 

yang khusus. Bentuk yang khusus itu adalah; 

 

a. Mengandungi pembayang dan maksud 

b. Terikat dengan rima yang berselang a/b dengan suku kata akhir yang sama 

c. Terikat dengan jumlah baris yang tetap. Misalnya pantun dua baris, hanya ada 

dua baris dalam satu rangkap, pantun empat baris mengandungi empat baris 

dalam satu rangkap. 

 

Abdul Halim Ali (2015) memetik pandangan Harun Mat Piah, et al (2000) yang 

menjelaskan bahawa pantun dapat dikelaskan berdasarkan kepada bentuk atau struktur, 

tema atau isi, fungsi dan penyebarannya. Malahan, ada antara sarjana yang 

mengkelaskan pantun dari segi bentuk atau struktur yang disebut pantun dua kerat, 

empat kerat, enam kerat, lapan kerat dan sebagainya. Menjengah segi tema pula 

memunculkan beberapa jenis pantun seperti pantun nasihat, pantun jenaka, pantun budi 

dan sebagainya. 

 



25 

 Dalam konteks kajian ini, pantun merujuk kepada pantun Melayu yang digubah 

oleh pengarang bukan Melayu, iaitu Loo Mun atau nama sebenarnya Goh Then Chye. 

Pantun-pantun ini mempnuyai bentuk yang sama dengan pantun-pantun Melayu asli 

dengan ciri-ciri rima akhir yang sama berselang seli (a/b/a/b) serta jumlah baris dalam 

rangkap yang sama, iaitu empat baris dalam satu rangkap. Pantun-pantun ini dibukukan 

mengandungi 121 buah pantun yang digubah dalam bahasa Melayu. 

 

 

1.7.3 Keindahan dalam Mengajar dan Mendidik 

 

Abdul Halim Ali (2011) menyifatkan konsep keindahan dalam kesusasteraan Melayu 

tradisional berpusat pada keindahan bahasa dan budi pekerti yang diungkapkan oleh 

pengarang. Menurut Muhammad Haji Salleh dalam bukunya Puitika Sastera Melayu 

(1989), keindahan menjadi teras pengungkapan pengarang Melayu yang kaya dengan 

keindahan budi bahasa dan pekerti. Konsep ini menjelaskan bahawa sastera 

menceritakan kehidupan, mengajar dan membimbing khalayaknya dalam kehidupan 

itu. Sebuah karya yang baik harus didaktik sifat dan tujuannya.  

 

Menurut Hashim Ismail (2019), Muhammad Haji Salleh beranggapan 

keindahan adalah sesuatu yang sangat istimewa, berada di luar kebiasaan kerana lebih 

tersusun, lebih terpilih, lebih merdu, lebih canggih, lebih banyak membawa manfaat, 

lebih cantik dan lebih membawa kesan. Bahkan, Abdul Halim Ali (2018)  menjelaskan 

Puitika Sastera Melayu dapat membantu pembaca atau pengkritik meneroka karya-

karya kesusasteraan Melayu bagi tujuan mengangkat nilai keindahan teks kesusasteraan 

Melayu di samping mencari makna di sebalik keindahan itu dengan hubungan-



26 

hubungan yang berada di luar teks seperti budaya, sikap, pandangan hidup, sejarah dan 

alam sekitar masyarakat Melayu itu sendiri. 

 

Aspek keindahan tergambar dalam bentuk tekstual dan yang lebih penting dari 

segi kontekstual menjelma sebagai suatu sarana pendidikan kepada masyarakat. 

Pendidikan yang sifatnya indah ini pula diyakini oleh Muhammad Hj Salleh sebagai 

sangat banyak manfaat dan sangat memberi kesan. Ternyata, pantun Melayu gubahan 

Loo Mun disoroti aspek keindahan tekstualnya dan menonjolkan suatu perspektif 

fungsi pantun ini dengan unsur keindahannya membawa suatu pengajaran dan 

mendidik masyarakat dengan nilai-nilai kebaikan dan nilai murni dalam konteks kajian 

ini. 

 

 

1.7.4 Nilai Murni 

 

Nilai murni merujuk kepada nilai-nilai kebaikan yang bersifat universal. Dalam konteks 

pendidikan moral di Malaysia, “nilai universal ini disebutkan juga sebagai nilai-nilai 

murni yang diterima oleh masyarakat Malaysia dan menepati anutan agama atau 

kepercayaan masyarakat Malaysia” (DSKP, KPM, 2018, ms.5). Bagi tujuan kajian ini, 

nilai murni merujuk kepada 18 nilai murni yang ditetapkan dalam Dokumen Standard 

Kurikulum dan Pentaksiran (DSKP) Pendidikan Moral (2018) yang diterbitkan oleh 

Bahagian Kurikulum, Kementerian Pendidikan Malaysia. 

 

 

 



27 

1.7.5 Tema dan Persoalan 

 

Tema bermaksud perkara idea dasar dalam karya kesusasteraan. Persoalan adalah 

perkara-perkara kecil dalam sesuatu karya yang ada hubungannya dengan 

tema. Persoalan biasanya lebih daripada satu, iaitu semakin panjang jalan cerita sesuatu 

karya semakin banyak persoalannya. Tema dan persoalan merupakan dua aspek 

penting dalam menganalisis karya sastera Melayu. Berikut adalah definisi bagi kedua-

dua istilah tersebut, iaitu: 

 

 

a. Tema 

 

Tema dan persoalan dalam kajian sastera Melayu adalah elemen penting yang 

membantu memahami dan menganalisis karya sastera. Fatin Izny (2024) menjelaskan 

tema merujuk kepada isu utama atau persoalan pokok yang mendasari sesebuah karya 

sastera. Pendefinisian ini menjadikan tema sebagai gagasan pemikiran pengarang yang 

ingin disampaikan melalui karyanya. Tema sering kali dapat diringkaskan dalam satu 

perkataan seperti perjuangan, kemanusiaan, atau keadilan. Dalam setiap karya, 

biasanya terdapat satu tema yang jelas, yang dapat dikesan setelah pembaca menghayati 

keseluruhan karya tersebut. 

 

 

 

 

 



28 

b. Persoalan 

 

Persoalan pula adalah isu atau pemikiran sampingan yang ingin disampaikan oleh 

penulis di samping tema. Berbeza dengan tema, terdapat lebih daripada satu persoalan 

dalam setiap karya. Persoalan ini seringkali muncul melalui gagasan dan peristiwa-

peristiwa yang berlaku dalam cerita, dan ia berfungsi untuk memperkukuh tema yang 

diketengahkan oleh pengarang. 

 

Secara ringkasnya, tema adalah inti atau dasar yang menggerakkan karya, manakala 

persoalan adalah elemen-elemen yang menyokong dan memperkaya pemahaman 

terhadap tema tersebut. Kedua-dua tema dan persoalan menjadi elemen yang saling 

melengkapi dalam analisis sastera. Tema memberikan fokus utama kepada karya, 

manakala persoalan pula memperluas pemahaman dan memberikan konteks kepada 

tema tersebut. Maka, pembaca dapat menghayati dan menganalisis karya sastera 

dengan lebih mendalam dengan memahami kedua-duanya. 

 

 

1.8 Kepentingan Kajian 

 

Hasil kajian ini sangat penting bagi: 

 

1.8.1 Membuktikan bahawa pantun-pantun yang dikarang atau digubah oleh 

pengarang keturunan Cina dapat mengangkat nilai-nilai murni yang membawa 

pengajaran dan pendidikan kebaikan kepada masyarakat sepertimana yang 

terkandung dalam pantun-pantun Melayu asli. 



29 

1.8.2 Menunjukkan pemikiran pengarang keturunan Cina (bukan Melayu) juga 

mampu memahami dengan baik pemikiran orang-orang Melayu dari sudut 

keindahan menerusi puisi pantun yang berperanan sebagai wadah mendidik 

masyarakat dengan nilai-nilai didaktisme. 

1.8.3 Dijadikan rujukan asas kepada kajian-kajian lain pada masa akan datang yang 

bertujuan untuk mengembangkan pengetahuan dan meneroka aspek pemikiran 

Melayu dalam perspektif penulis bukan Melayu. 




